#### Издание храма Новомучеников и Исповедников Российских в Строгино

Одобрено Синодальным информационным отделом Русской Православной Церкви

nvmr.strogino.ru -

Именины – День Ангела День празднования святого, в честь которого называют чело-века при крещении. В этот день принято бывать на службе, ис-поведоваться и причащаться. Прп. Илия Муромец-1; прав. Иоанн Кронштадтский-2; свт. Петр-3; вмц. Анастасия Узорешительница-4; свт. Макарий-12; свт. Василий Великий-14; прп. Серафим Саровский-15; Иоанн Предтеча-20; прпп. Георгий, Григорий-21; свт. Филипп-22; мц. Татиана-25; равноап. Нина-27; прп. Павел Фивейский-28; прав. Максим-29; прп. Антоний Великий-30; свт. Афанасий и Кирилл-31.

Прп. Максим Грек-3; ап. Тимофей-4; блж. Ксения Петербургская-6; свт. Иоанн Златоуст-9; свт. Василий Великий, Григорий Богослов, Иоанн Златоуст-12; мч. Виктор-13; равноап. Николай, блгв. кн. Роман Утличский-16; вмч. Феодор Стратилат-21; свт. Иннокентий-22; св. Галина, мц. Валентина-23; прпп. Зоя и Фотиния (Светлана)-26; равноап. Кирилл-27.

Постные дни Январь: 1-6 (Рожде-ственский пост), 18 (Сочельник), 21, 26, 28. Февраль: 2, 4, 9, 11, 23, 25.

Таинство Венчания **совершается:** Январь: 21, 23, 24, 26, 28, 30, 31. Февраль: 2, 4, 6, 7, 9, 11, 16, 18, 20, 21, 23, 25.

Великие праздники и важные даты Январь: Рождество Христово-7; Обрезание Господне-14; Крещение Господне-19. Февраль: Собор новомучеников и исповедников Российских-13; Сретение-15.

### ХРАМУ – БЫТЬ!



Памятный крест, который сейчас стоит на месте строительства будущего храма в 2000-летия ознаменование Рождества Христова в парке на улице Исаковского, был освящен 15 февраля 2003 года. Выделенное для строительства место – почти единственный участок земли в парке, не засаженный деревьями.

Марина Васильева, Храм Успения Пресвятой Богородицы в Троице-Лыково

**К** сожалению, воздвигнуть храм сразу не получилось, и в 2009 году возобновить строительство храма было поручено протоиерею Стефану Пристая, настоятелю храма Успения Пресвятой Богородицы в Троице-Лыково г. Москвы.

Подробнее о строительстве храма на ул. Исаковского – стр. 7

#### Жизнь во Христе: уроки отечественной церковной истории XX столетия

ХХ столетие стало временем мученического и исповеднического подвига Русской Церкви, по своим масштабам сопоставимого с эпохой мученичества первых веков христианской эры...

### Мысли



Тихим и незаметным было пришествие в мир Спасителя. В пещере для скота. в яслях для корма животных лежит Христос, повитый пеленами. Мудрецы-иностранцы издалека пришли поклониться Ему, водимые звездой...



КИРИЛЛА

архипастырям, пастырям, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви

Преосвященные архипастыри, досточтимые отцы, всечестные иноки и инокини, дорогие братья и сестры!

В нынешнюю светозарную ночь мы вновь духовно пережит ваем радость обретения миром своего Спасителя. Вновь мыс ленно зрим Сына Бога Живого, лежащего в яслях Вифлеемского вертепа. Вновь слышим в сердцах своих ангельский глас, воспевающий хвалу Творцу и Искупителю: «Слава в вышних Богу, и на земли мир, в человецех благоволение» (Лк. 2, 14).

Окончание Патриаршего послания — стр. 2

### СЕМЕЙНЫЙ КЛУБ «БЕРЕГА»

Дорогие братья и сестры, спешим поделиться с вами радостью: открываются двери семейного клуба «Берега»!

Ирина Тулупова

tulirina@yandex.ru

«Берега» – это проект родительского клуба, который объединит всех желающих мам и пап – жителей Строгинского района, а также прихожан нашего храма.



 инициативой создания такого места общения выступили социальная служба храма Новомучеников и Исповедников Российских, а также руководство и сотрудники Центра социального обслуживания «Строгино».

Родительский клуб «Берега» объединяет людей, которым близки понятия, столь необходимые обществу в данный момент: родительская ответственность, материнство как высшая ценность, культура внутрисемейных отношений, православное воспитание, дружба семей.

Подробнее о родительском клубе «Берега» — стр. 3

#### Дорогие Братия и Сестры!

После Рождества Христова все вечерние богослужения в нашем храме Новомучеников и Исповедников Российских в Строгино будут начинаться в 18-00.

7 февраля — престольный праздник нашего храма, приглашаем всех разделить с нами эту радость!

Поздравляем с Рождеством Христовым и Новым Годом!

### Предстоятель

**БЛАГОСЛОВЕНИЕ** Господне — оно обогащает и печали с собой не приносит (Приту. 10:22).

#### Коротко

РУССКАЯ Православная Церковь пользуется доверием большинства жителей России (54%), как показал опрос, который проводился среди населения в возрасте от 21 до 40 лет Центром стратегических исследований в декабре. Согласно исследованию, еще около трети россиян полагаются на правительство. Госдуме и Совету Федерации досталось по 27%. Около 20% уповают на правоохранительные органы и судебную власть.

РУССКАЯ Православная Церковь и Госнаркоконтроль в декабре 2010 года подписали Соглашение о сотрудничестве. На церемонии подписания Соглашения глава ФСКН В. Иванов заявил, что РПЦ зачастую является «единственным спасением для людей, попавших в зависимость от наркотиков». Десятки реабилитационных центров при храмах и монастырях «позволяют сотням больных наркоманией восстанавливать свое здоровье и навыки жизни в обществе. Эти центры обладают уникальным опытом возвращения в общество больных наркоманией», - подчеркнул он, указав на то, что эффективность реабилитации наркозависимых достигает в Церкви 85%. По данным Наркоконтроля, в России около 5 млн. наркозависимых, около 100 тыс. людей в возрасте от 15 до 30 лет умирают от употребления наркотиков ежегодно.

ГЕНПРОКУРАТУРА РΦ. исходя из моральных соображений, добилась от Минкультуры отзыва 147 прокатных удостоверений на кино- и видеофильмы. Названия этих фильмов, на которые ранее Минкультуры зарегистрировало и выдало прокатные удостоверения, «содержат ненормативную лексику, непристойные и вульгарные выражения сексуального характера», говорится в сообщении, размещенном в декабре на сайте Генпрокуратуры.

В ДЕКАБРЕ на Круглом столе по межэтническим отношениям в Москве председатель исполкома Российского конгресса народов Кавказа Алий Тоторкулов заявил, что положение российских мусульман улучшится, если русские будут придерживаться канонов Православной Церкви.

При подготовке использованы материалы информационного агентства Интерфакс-Религия.

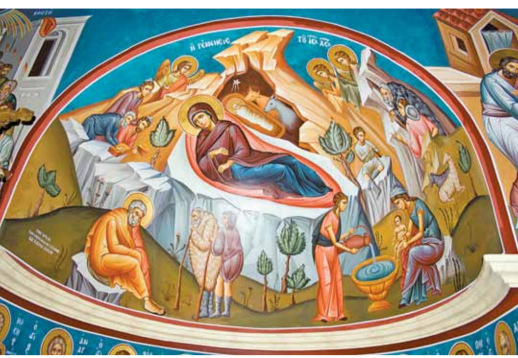
#### Окончание. Начало на стр. 1

Внимая славословию небесных сил, мы осознаём, что Рождество Христово исполнено вневременного значения и имеет прямое отношение к судьбе каждого человека. Даже тот, кто пока ещё ничего не знает о подвиге Спасителя, может теперь обрести познание Истины, стать чадом Божиим и наследовать жизнь вечную. Рождество Христово открывает нам правду о нас самих и делает возможным эту правду понять и усвоить.

Вспомним, что первый человек был создан Творцом совершенным, по образу и подобию Божию (см.: Быт. 1, 26). Но Адам, преступив заповедь, исказил замысел Создателя о себе. Лишившись живого общения с Богом, человечество всё больше и больше погружалось в бездну греха и гордыни. И тогда Господь, любя Своё творение и желая ему спасения, посылает в мир Единородного Сына, Который восстановил целостность человеческой природы и стал Новым Адамом. Христос показал нам пример жизни, сообразной Божественному замыслу о человеке. Этот пример есть надёжный ориентир, который помогает нам не сбиться с пути и обрести единственно верное направление, приводящее к полноте жизни и в условиях земного бытия, и в вечности.

Мы идём по этому спасительному пути, когда откликаемся на Божии призывы. Один из таких обращённых к нам призывов содержится в послании апостола Павла: «Прославляйте Бога и в телах ваших и в душах ваших, которые суть Божии» (1 Кор. 6, 20). Это значит, что мы возносим хвалу Богу не только молитвами и песнопениями, но и добрыми делами во благо ближнего, во благо своего народа, во благо Церкви.

Такой труд становится радостным трудом во имя Христово, он реально преобразует окружающий мир и нас самих. Люди достигают сплочённости, работая не по принуждению и не ради корысти, а движимые искренним желанием сотворить дело доброе и полез-



Рождество Христово. Фреска из храма Крещения Господня, Иордан

ное. Тем самым мы совместно служим Создателю, претворяя в жизнь Его волю. Греческое слово «литургия» переводится как «общее дело». Вся наша жизнь должна стать Литургией, общей молитвой и общим делом, совершаемым для того, чтобы воплотить в жизнь Божий замысел о мире и о человеке и тем самым воздать славу и хвалу Творцу. Это требует от нас солидарности с братьями и сестрами по вере и даже с теми, кто еще не обрёл в сердце своём Господа, но, подобно евангельским волхвам, находится на пути к Нему.

Важность объединения усилий для преодоления скорбей и несчастий показали нам пожары, засухи и наводнения минувшего года в России и в некоторых других странах исторической Руси. Они ещё раз напомнили нам о христианском долге помощи ближним – без различия убеждений, национальности, социального положения. В горячие летние месяцы многие люди щедро делились своими силами, временем и достоянием с теми, кого они даже не знали и которых вряд ли когда-либо увидят. Во имя чего они это делали? Во имя сострадания тем, кому плохо, кто терпит лишения и кому нужна помошь.

Общественная солидарность, совместные труды ради достижения общих целей невозможны без преодоления эгоизма, без понуждения себя к добру, без отказа от обращённости исключительно к своим нуждам и интересам. В основании подлинного *«единства*  духа» (Еф. 4, 3) лежит закон любви, завещанный нам Спасителем. Единение народа не может быть ограничено лишь минутами испытаний. Оно должно стать неотъемлемой частью нашего национального самосознания и жизни.

Сила церковного единства явственно ощущалась мной во время многочисленных поездок по епархиям России, Украчны, Казахстана, Азербайджана. Всюду я видел готовность архипастырей, клира, монашествующих и мирян трудиться на благо Православия, совершенствовать приходскую, монастырскую и епархиальную деятельность. Это вселяет надежду на успешное развитие церковной жизни в духе единения и соработничества.

От сердца, исполненного радости, поздравляю вас, Преосвященные архипастыри, досточтимые клирики, насельники обителей, братья и сестры, с великим и спасительным праздником Рождества Христова и Новолетием. Молитвенно желаю всем вам быть ревностными исполнителями воли Божией, приносящими духовные дары рождшемуся ныне Спасителю мира, дабы имя Его прославлялось всегда, ныне, и присно, и во веки веков. Аминь.

КИРИЛЛ,

ПАТРИАРХ
МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ
Рождество Христово
2010/2011 г.
Москва

### Жизнь прихода

СВЯТИТЕЛЬ Филарет Московский: «Чего не понимаем в поведении ближних, то, хотя бы и казалось странным, должно стараться видеть с лучшей стороны».

-3+

# СЕМЕЙНЫЙ КЛУБ «БЕРЕГА»

<u>Окончание.</u> Начало на стр. 1

Клуб приглашает в свои «берега» родителей любознательных, активных, готовых учиться и постигать особенности различных образовательных и оздоровительных систем, делиться опытом, создавать дружескую среду общения семей-единомышленников. Программа клуба предполагается достаточно разнообразной по содержанию, но главное в ней — поддержка и развитие родительской культуры в современном обществе.

Может быть, вам необходима поддержка единомышленников, прошедших нелегкий путь проб и ошибок, поисков решений в каждой конкретной ситуации, а возможно вы сами прошли этот путь и вам есть чем поделиться — Клуб откроет для вас возможность с пользой провести свое время всей семьей, стать ближе друг к другу и найти новых друзей!

Семья является важным элементом в современном российском обществе. Она играет определяющую роль в формировании культурного облика не только каждой отдельной личности, но и национальной культуры в целом. Культура воспитания - это не только квинтэссенция самобытности народа, его вековых ценностей и традиций, но также и отражение его будущего. Всем известно про демографический кризис, который сегодня переживает Россия, когда уже всерьез говорится об угрозе вымирания нации. Много говорят и про общее снижение культурного уровня населения, что ставит перед обществом серьезные вопросы. Среди них состояние культуры воспитания в стране, где на протяжении веков и до недавних пор крепкое супружество и рождение детей входило в разряд высших ценностей для женщины и мужчины. Сейчас ценности вытеснены

ностями сомнительными. В современном обществе некоторые женщины и мужчины вообще демонстративно отказываются от деторождения, в силу своих убеждений (например, так называемые child free - движение, набирающее обороты по всему миру); или в силу обстоятельств, якобы не позволяющих принять решение о деторождении; или же ставя во главу угла именно карьерную, а не родительскую реализацию. А среди тех, кто осознанно пришел к желанию быть родителями, часто встречаются мамы и папы, перекладывающие воспитание детей на телевизор, в прямом смысле этого слова, - и результаты такого воспитания плачевны. Падение престижа материнства и отцовства, угасание родительской инициативы, изменение демографического поведения не могут не вызывать серьезной обеспокоенности как у социальных служб, так и у представителей Русской Православной Церкви.

Тем большую ценность в этом свете получают многодетные семьи, оплот и надежда общества. И тем важнее воспитание детей в них в православных традициях, где рождение потомства - главное предназначение женщины вне зависимости от того, какое положение в данный момент она занимает в социуме. И тем нужнее дружеская, информационная и духовная поддержка семьям, где отсутствует один из родителей или где воспитываются детиинвалиды.

Общими, объединяющими элементами для родительского клуба «Берега» являются признание важности и необходимости супружества, рождения и воспитания детей, уважение многодетности и стремление к ней, творческая самореализация в родительской деятельности, подъем престижа материнства и отцовства. На повестку дня на встречах клуба ставятся



проблемы оздоровления, досуга, домашнего воспитания и обучения детей, рассмотрение разнообразных проблемных ситуаций и способов их преодоления, освоение народных традиций и фольклора.

Издревле в семейной прак-

тике славянских народов подразумевалось, что женщине, молодой неопытной маме, необходима была советчица, более знающая, старшая женщина, которая помогла бы ей войти в новую роль, раскрывая тайны материнского поведения, помогая освоить эту сложную науку. Бывает так, что женщина сегодня не может получить полноценного сопровождения от собственной матери в силу утраты внутрисемейных воспитательных традиций или других причин, но при этом она попрежнему сильно нуждается в наставничестве и помощи в воспитании детей. Казалось бы, в книжных магазинах и Интернете несложно найти всевозможную информацию по вопросам воспитания и ухода за детьми с самых разных точек зрения. Многодетные семьи, неполные семьи, семьи с детьми-инвалидами схожи между собой в том, что они ограничены в свободном времени. Для многих из них клуб может стать именно тем местом, где есть возможность реализовать свое стремление к просвещению в области детской педагогики и психологии, российских воспитательных традиций, православной культуры, а также в социальной, юридической и медицинской областях.

Каждое занятие в клубе - тематическое. В «Берегах» планируются регулярные встречи со специалистами из разных сфер жизни – педагогами и психологами, медицинскими специалистами и юристами, служителями Церкви и соцработниками, которые ответят на вопросы родителей и проведут беседы в рамках тематики встречи, объявленной заранее. Некоторые встречи членов клуба будут организованы подобно творческим мастерским, где родители вместе с детьми с помощью профессионалов будут осваивать азы рукоделия, лепки, рисования, изучать фольклор, традиции русских календарных праздников, светских и православных, играть в развивающие игры. Некоторые встречи будут организованы раздельно: в то время как родители обсуждают свои проблемы, по соседству для детей будет ор-



Протоиерей Георгий Крылов на первой встрече Родительского клуба

ганизовано обучающее и игровое пространство, где с детьми займутся аниматоры или педагоги. Клуб включает и просто живое общение по интересам, будь то кулинария, фотография, музыка, литература, садогород или другие увлечения.

Основополагающим в «Берегах» является именно общение, плодотворное общение детей и взрослых, раздельное и совместное. Это именно родительский клуб, а не лекторий; клуб, посещение которого может стать хорошей традицией; клуб, соединяющий разновозрастных детей, родителей разных профессий, обогащающий их социальную и духовную жизнь. Клуб, каждая встреча в котором подразумевает насыщенный совместный досуг в непосредственной теплой атмосфере, с чашкой чая в руках, так, чтобы выходной день прошел с пользой для родителей и

На заседании инициативной группы в ЦСО «Строгино» обсуждалась концепция будущих клубных встреч и организационные моменты. На заседании присутствовали настоятель храма Новомучеников и Исповедников Российских в Строгино отец Георгий, диакон храма Дмитрий Крутов, работники Центра социального обслуживания района «Строгино» - заместитель директора центра Анохина Любовь Валентиновна, психолог центра Юкова Любовь Владимировна, социальный педагог центра Ольга Лаврьентьева. Были и постоянные прихожане храма – обычные мамы и папы – те, для которых и открывают свои горизонты «Берега». На заседании был выбран координатор проекта – Елена Красная, прихожанка храма в Строгино и ответственная за социальную работу храма.

Из обсуждения концепции клуба на заседании инициативной группы в Центре социального обслуживания «Строгино»:

**Анохина Любовь Валентиновна:** «Строгино – многонаселенный район, и, конечно же, в нашем центре существует база данных многодетных и неполных семей, а также семей, где воспитываются дети-инвалиды. И вот появилась идея, как можно улучшить и вообще организовать досуг родителей и детей из этих семей. Инициатива была обоюдная — она одновременно исходила и из ЦСО, и из храма Новомучеников, от его служителей и прихожан...»

Елена Красная: «Можно попробовать позвонить и пригласить к нам на одну из клубных встреч Екатерину Бурмистрову — это замечательный психолог, многодетная мама, при этом глубоко прогруженный в Православие человек, занимающийся такими актуальными для каждого родителя вопросами, как кризисы первого-второго-третьего года жизни ребенка, подготовка к школе, проблема запретов и другими...»

Анохина Любовь Валентиновна: «Многие мамочки не умеют вести себя в церкви, просто не знают, как правильно, и при этом стесняются спросить. Иногда случается так, что эта стеснительность или даже некорректные замечания со стороны приводят к тому, что человек теряется и уходит из храма. Как вести себя в храме — очень важная тема, мы обязательно обсудим ее на одном из заседаний родительского клуба».

На собрании было принято решение о названии родительского клуба — «Берега» — и о времени проведения клубных встреч: первая суббота каждого месяца, в 13-00.

Итак, в первую субботу февраля 2011 года, в 13-00, в ЦСО «Строгино» по адресу Строгинский бульвар, дом 5 состоится первая встреча родительского клуба «Берега». Приглашенный гость — священник, многодетный отец, актер Иван Охлобыстин.

По интересующим Вас вопросам обращайтесь по телефону 8-916-854-96-75 к координатору проекта Красной Елене.

 $\frac{\text{СКОРБЬ}}{\text{LR}}$  и горесть постигли меня; заповеди Твои-утеше-ние мое ( $\Pi \text{c. }118:\ 143$ ).

# ЖИЗНЬ ВО ХРИСТЕ: Осмысление феномена новомучеников и исповедников Российских

### УРОКИ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ЦЕРКОВНОЙ ИСТОРИИ ХХ СТОЛЕТИЯ

ХХ столетие стало временем мученического и исповеднического подвига Русской Церкви, по своим масштабам сопоставимого с эпохой мученичества первых веков христианской эры.

<u> Алексей Львович</u>

Беглов

**М** ученики первых веков были и сохранились в церковном Предании как свидетели веры и воскресения, которые будучи поставлены перед выбором – вера во Христа и смерть или же отречение от Него и сохранение жизни – выбрали веру и пребывание со Спасителем и тем самым засвидетельствовали истинность Его воскресения. В отличие от них, мученики XX столетия часто были лишены возможности выбора. Будучи представителями групп, подлежавших социальной дискриминации, они были обречены на лишение гражданских прав, а затем и жизни. Им никто не предлагал сохранить жизнь ценой отречения от веры. Они оказывались не «свидетелями», а жертвами. В этой связи можно вспомнить афоризм Варлама Шаламова, сказавшего, что в сталинских лагерях нет героев, а есть только жертвы.

Но в чём же тогда состоит подвиг новомучеников? Действительно ли в их лице мы почитаем только жертв, подобных невинным вифлеемским младенцам-мученикам, «которых убили только за то, что Бог стал человеком»? Или же неминуемость мученичества советского периода является свидетельством не воскресения, а Голгофы, т. е. свидетельством о человеческой природе Христа, которая сказалась в Его смерти, - в отличие от Божественной природы, сказавшейся в Его воскресении, о которой свидетельствовали раннехристианские мученики? Но в таком случае новомученики Российские оказываются лишь малой частью невинно пострадавших в годы политических репрессий, выделенных из этого бесчисленного сонма по конфессиональному признаку. Между тем, такое прочтение подвига новомучеников вызывает вопросы: к началу советского эксперимента вся страна была крещена, и почему бы тогда не прославить, по крайней мере, как страстотерпцев всех раскулаченных и высланных крестьян. Очевидно, парадигма

жертв размывает понимание мученичества.

Нельзя осознавать мученичество советского периода как церковные движения и персоналии, достаточно ярко проявлявшие свою политическую оппозиционность существовавшему режиму, прежде всего так называемые «катакомбные» движения. Потому что тогда нам пришлось бы игнорировать мученичество остальной, неоппозиционной части Патриаршей Церкви, которая численно, да и по количеству приходов, превышала оппозиционные движения. Квалифицировать ее позицию как сотрудничество с советской властью - это примерно то же, что говорить о добровольном согласии с советским режимом загнанных в колхоз раскулаченных крестьян. Кроме того, необходимо принимать во внимание и соборное решение Церкви, которая в прославлении новомучеников посчитала правильным не разделять мучеников, верных Священноначалию, и умеренных оппозиционеров, сохранявших молитвенное единство с митрополитом Петром (Полянским). В феномене нового мученичества сохраняется восприятие мученичества как героического поведения, – только героизм этот не политический, а обыденный, повседневный.

Массовые репрессии 1920— 1950-х годов с их арестами, лагерями и казнями были лишь вершиной айсберга советской репрессивной политики, которая основывалась на массовой социальной сегрегации.

принадлеж-Формальная

ность к той или иной группе населения, которая в данный момент квалифицировалась как вражеская, была достаточным основанием и для расстрела в ходе многочисленных «массовых операций» ОГПУ-НКВД (кулацкой, офицерской, разных национальных операций и т. д.).

Верующие были одной из главных категорий населения, подвергавшейся различным притеснениям. Конечно, основной удар сегрегационной политики советской власти приходился на духовенство и монашествующих, но и рядовые верующие оказывались под постоянным давлением. Явная церковная позиция была чревата серьезными осложнениями на работе и дома, она непременно оборачивалась препятствиями в карьерном росте, верующие могли подвергнуться давлению комсомола, общественников или других организаций, занимавшихся антирелигиозной пропагандой. Изменения рабочего графика на производстве делали невозможным посещение храмов по воскресеньям. В конце концов, контакты с духовенством могли стать поводом для обвинения рядовых верующих в участии в «антисоветских организациях» и таким образом сделать их объектом репрессий.

В этой ситуации продолжение обыденной, повседневной религиозной жизни становилось подвигом и означало осознанный и очень не простой в тех условиях выбор. Этот выбор означал принесение маленькой или более существенной жертвы, и – что важно - готовность к еще большей жертве. Если духовенство, монашествующие, а часто и члены приходского управления были обречены, то многие рядовые прихожане действительно выбирали между верой, которая сулила опасности, и молчаливым, негласным, но все же отречением. Обыденный выбор в пользу веры, сделанный массами верующих, поддерживал духовенство и иерархию, давал жизнь Церкви, - собственно благодаря этому, несмотря на все усилия власти, страна продолжала принадлежать к христианской цивилизации.

Сотни тысяч иерархов, священников и верующих приняли смерть, и миллионы были готовы это сделать. Жизнь во Христе для них стала главной ценностью. Ради ее сохранения они готовы были терпеть мелкие и большие притеснения, подвергать себя малым и существенным опасностям. Поэтому при осмыслении подвига новомучеников мы должны перенести внимание с казни и смерти на обстоятельства их жизни, на тот повседневный подвиг их и их близких, который предшествовал их аресту. Арест в данном случае оказывался логическим завершением их жизни.

Пострадавшие и прославленные новомученики и исповедники Российские становятся в таком случае своего рода авангардом многих и многих верующих, которые на своем месте и в силу своего призвания также хранили верность Церкви и Спасителю в своей повседневной жизни. Опыт жизни новомучеников оказывается квинтэссенцией опыта

всех верных Российской Церкви того периода. А значит, почитая новомучеников, мы чтим подвиг всех российских христиан XX столетия, которые не побоялись продолжать жить во Христе в антихристианских **УСЛОВИЯХ**.

Подвиг новомучеников, подвиг продолжения жизни во Христе раскрывается теперь в новых формах христианской жизни: новых формах общественно-церковного устроения, новых жизненных практиках христиан, актуализированных гонениями, а еще и в том интеллектуальном ответе, который дан поколением мучеников и исповедников на вызовы своего времени.

1910–1920-е годы ли временем бурного роста церковно-общественных объединений (братства, различные кружки, приходские союзы и союзы приходов). Всё это происходило на фоне подъема собственно приходской жизни, активизации работы с молодежью, благотворительной деятельности приходов. Рост церковно-общественных движений происходил на разных уровнях: возникали не только приходские и межприходские братства, но и союзы братств и приходов, координировавшие их деятельность в пределах города или епархии.

Причиной возникновения столь необычного в тех условиях явления было соединение трех факторов: исчезновение бюрократического контроля над церковной жизнью с падением синодальной системы; начало гонений со стороны советской власти, вызвавшие живой отпор со стороны верующих, вставших на защиту церковного достояния; поддержка этого движения со Священноначалия стороны и лично Патриарха Тихона. В качестве примера возьмем Александро-Невское братство в Петрограде, возникшее в 1918 году и просуществовавшее до начала 1930-х годов. Братство начало свою деятельность с защиты Петроградской Лавры от посягательств со стороны новой власти, и вскоре распространило свою деятельность на церковное образование, на работу с детьми и неблагополучными слоями городского населения, на благотворительность. В рамках Александро-Невского братства действовало несколько богословских кружков и две тайные монашеские общины. В Москве в начале 1918 года, по



### Люди 20 века

ОДНОМУ человеку, который часто богохульствовал, авва Сысой как-то сказал: «Если ты в гневе плюешь на небеса, плевок всегда падает тебе на голову!»

-5-

инициативе священноисповедника Романа Медведя, возникло Свято-Алексеевское братство, ставившее своей задачей подготовку «проповедников из числа мирян» для защиты «веры и церковных святынь». Было и множество других объединений (в одном Петрограде к началу 1920-х годов их было около 20-ти) в самых разных уголках страны.

Деятельность этих объединений поражает своей многосторонностью: просвещение, благотворительность, сохранение аскетической традиции (монашеские общины). Заметной чертой этого движения был не чисто мирянский (хотя миряне составляли большинство членов и активных деятелей братств), а именно церковный его характер, поскольку их основными руководителями и вдохновителями были представители как белого, так и монашествующего (черного) духовенства. Многие церковно-общественные объединения поддерживали тесный контакт с иерархией и крупными духовными центрами, и не только с Александро-Невской Лаврой, но и, например, с Ново-Иерусалимским Воскресенским монастырем, со старцами Свято-Смоленской Зосимовой пустыни и др.

Упомянутые выше церковно-общественные объединения продемонстрировали новый характер сочетания индивидуализма и общинности. Рост их числа имел место, прежде всего, в крупных городах, то есть не был связан с традиционной сельской общинной средой, которая была в России одновременно и приходской средой, – а ведь именно сельская община была тогда основной «социальной базой» Российской Церкви. Здесь же, в городах, церковнообщественные движения успешно и очень интенсивно осваивали новую социальную среду. И происходило это именно в ответ на начавшиеся гонения со стороны советской власти. Церковно-общественные движения на рубеже 1910-1920-х годов были зародышем новой приходской жизни, которому не суждено было развиться из-за репрессий. Опыт жизни новомучеников в плацерковно-общественного устроения - это опыт самопожертвования ради защиты церковного достояния, опыт самой широкой взаимопомощи (материальной, интеллектуальной, выражавшейся в самообразовании в кружках), опыт выхода этой помощи за пределы своих общин (в просвещении и в работе с незащищенными социальными группами).

На примере нескольких монашеских и смешанных (со-

стоявших из монахов и мирян) общин мы можем выделить некоторые поведенческие стратегии (обусловленные именно религиозными, а не иными мотивами: социальными, экономическими или политическими). К ним относится бытовая маскировка собственного монашества или даже церковности: от избегания каких-то особенностей в одежде (черных платков, слишком длинных юбок) до целенаправленного умолчания, избегания крестного знамения в публичных местах.

Важным моментом было отношение к светской работе. Наставники требовали и от монашествующих, и от мирян своих общин добросовестного отношения к своей работе; требовали от них восприятия советской работы как монастырского послушания (для монахов), как работы, исполняемой для Бога и для своей общины, - они требовали от всех членов общин христианской добросовестности в отношении любой исполняемой ими работы.

При выборе работы и вообще при вступлении в какиелибо отношения с советской повседневностью действовал принцип аскетической прагматики: допустимо то, что позволяет сохранить правильный духовный настрой или чистоту христианской совести. Так, один из духовных руководителей 1930-х годов, ныне прославленный как новомученик, советовал своим ученикам избегать работы на фабриках или крупных предприятиях, поскольку атмосфера, преобладавшая там, могла навредить духовному настрою его подо-

Следствием этого были более или менее благоприятные перспективы социализации верующих в советском обществе. Фактически, речь шла об инкультурации, вхождении членов этих общин в окружающую их социальную и культурную среду. Конечно, у этого процесса существовали ограничения: христиане не могли быть членами коммунистической партии или комсомола, что ограничивало их шансы на успешную карьеру. Но от этого их собственная позиция в отношении социальной среды не менялась. Сохранить духовную жизнь, жизнь во Христе, можно было лишь продолжая жить в условиях, никак для нее не предназначенных.

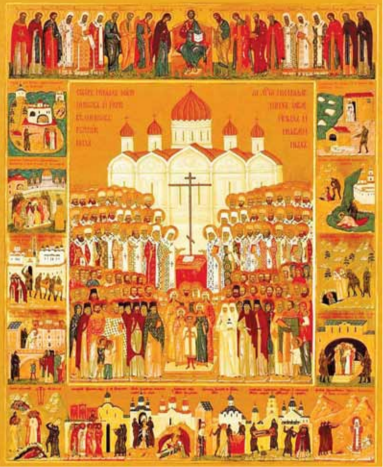
Среда советского города имела слишком мало общего с традиционным православно-бытовым укладом, столь характерным для дореволюционной России. Однако новомученики входили в эту нехристиан-

скую и внецерковную среду и продолжали оставаться в ней христианами, преображая ее изнутри. Опыт новомучеников и исповедников Российских показывает, что для них предельно актуальной стала именно универсальность христианства, которое может оставаться живым и действенным в любых формах существования общества.

Такая жизненная позиция может быть образцом для сегодняшних христиан; путь новомучеников может быть нашим путем.

Наконец, надо сказать и об

тер, поскольку подавляющее большинство авторов шло иноческим путем и интересовалось, прежде всего, законами и правилами духовной жизни монашествующего подвижника. Многие наблюдения и рекомендации классических авторов-аскетов носят универсальный характер и относятся к духовной жизни любого христианина - как монаха, так и мирянина. Но, вместе с тем, важные специфические вопросы духовной жизни в браке часто выпадали из поля зрения аскетических писателей или



Икона Новомучеников и Исповедников Российских

интеллектуальном наследии, доставшемся нам от новомучеников и исповедников Российских. Главный источник здесь – церковный самиздат, который пока еще мало изучен. Отметим его многообразие: тематический диапазон церковного самиздата варьируется от аскетических сборников до апологетических сочинений и работ по пастырской психологии. Говорить обо всех этих сочинениях не представляется возможным, поэтому остановлюсь только на одном таком памятнике.

Заметное место среди наследия церковного самиздата советской эпохи занимает книга протоиерея Глеба Каледы «Домашняя церковь», которая как цельный текст появилась в 1970-е годы. «Домашняя церковь» по сути – это первая книга по семейной аскетике, по духовной жизни в браке согласно русской православной традиции. Традиционно православная аскетическая письменность носила монашеский харакосвещались недостаточно, вскользь, а иногда — исключительно с монашеских позиций.

В книге «Домашняя церковь» автор рассмотрел самые разные аспекты семейной жизни православных христиан с точки зрения их духовного роста. При этом книга не была ни сборником цитат из святых Отцов или духовных писателей, ни научно-богословской работой с рациональновыстроенной системой аргументации. Она была выражением глубокого опыта автора - главы семьи, педагога, священника – опыта, безусловно, личного, но укорененного в церковном Предании. В этом смысле «Домашняя церковь» находится в русле православной аскетической письменности, лучшие образцы которой и являются выражением духовного опыта их создателей: опыта встречи с Богом и жизни в Церкви. Можно сказать, что книга отца Глеба есть выражение опыта встречи с Богом в домашней церкви – в семье.

Автор исключительное значение придает домашнему христианскому воспитанию и образованию, передаче от родителей к детям ценностей и знаний о своей вере, которую он именует не иначе как домашним апостолатом. К такому апостольскому служению для своих близких призваны все имеющие семью и детей. При этом автор тщательно разработал вопросы, связанные с домашним воспитанием: его принципы, содержание, стадии развития, методы, проблемы сочетания с общим образованием.

Книга вобрала, прежде всего, опыт самого автора, который вел у себя дома христианские образовательные занятия с детьми, участниками которых были и его дети, и дети его близких. Кроме того, здесь присутствовал и опыт многих домашних кружков – детских, молодежных и взрослых - довоенного и послевоенного времени. Таким образом, в рекомендациях автора суммировался опыт новомучеников Российских в области христианского воспитания: исключительно бережное отношение к той повседневной жизни, которая окружала верующего, к семье и ее органичному развитию. А высокая оценка домашнего христианского воспитания показывает, что старшие современники автора «Домашней церкви», да и он сам, осознавали семью как поле, на котором скромные повседневные усилия верующих родителей могли победить всю мощь бездушной государственной машины.

Принимая во внимание весь опыт новомучеников и Российских, исповедников можно сказать, что их подвиг свидетельство о жизни во Христе - осознавался как главная, непреходящая ценность, ради сохранения которой стоило жертвовать многим. Такая жизнь позволяла создавать новые формы церковных объединений, реализовавших себя в христианской взаимопомощи и в выходе этой помощи за пределы общин. Вера во Христа вопреки всему входила в современную им культуру, свидетельствуя об универсальности христианства, и была тем сокровищем, которое следовало передавать своим детям через домашнее воспитание. Думается, что эта система ценностей нескольких поколений новомучеников и исповедников Российских и есть их главное завещание нам, требующее нашего всемерного внимания и осмысления.

Полную версию материала можно найти здесь: bogoslov.ru

### Современники о вечном

СВЯЩЕННОМУЧЕНИК Иоанн Стеблин-Каменский: «Не ищите радостей жизни, но старайтесь дать их тем, кто в них нуждается больше вас».

#### 22 А когда исполнились дни очищения их по закону Моисееву, принесли Его в Иерусалим, чтобы представить пред Господа,

23 как предписано в законе Господнем, чтобы всякий младенец мужеского пола, разверзающий ложесна, был посвящен Господу,

24 и чтобы принести в жертву, по реченному в законе Господнем, две горлицы или двух птенцов голубиных.

25 Тогда был в Иерусалиме человек, именем Симеон. Он был муж праведный и благочестивый, чающий утешения Израилева; и Дух Святый был на нем.

26 Ему было предсказано Духом Святым, что он не увидит смерти, доколе не увидит Христа Господня.

27 И пришел он по вдохновению в храм. И, когда родители принесли Младенца Иисуса, чтобы совершить над Ним законный обряд,

28 он взял Его на руки, благословил Бога и сказал:

29 Ныне отпускаешь раба Твоего, Владыко, по слову Твоему, с миром,

30 ибо видели очи мои спасение Твое,

31 которое Ты уготовал пред лицем всех народов,

### Евангелие от $\Lambda$ уки, гл. 2: 22-33

32 свет к просвещению язычников и славу народа Твоего Израиля.

33 Иосиф же и Матерь Его дивились сказанному о

Во имя Отца и Сына и Святого Духа! Праздник, который мы сегодня соблюдаем, - это одновременно праздник дивной встречи и первой разлуки. Дивной встречи, потому что в храм, в удел Божий, Единородный Божий Сын, ставший Сыном Девы, приносится, чтобы быть поставленным перед лицом Живого Вечного Бога, Отца Его прежде, чем мир не стал. Встреча, также, между

ми и ожидаемым Спаситеими лем. Долгую, сложную, благодатную жизнь прожили и Симеон, и Анна; тому и другой обещабыло но, что они не умрут раньше, чем не увидят лицом к лицу

святыми душа-

Спасителя своего. И вот этот день настал, и лицом к лицу ожидавшие Его праведники встретили Бога, ставшего Человеком... Ныне отпущаеши раба Твоего, Владыка, по глаголу Твоему с миром, - сказал Симеон, – ибо видели очи мои спасение Твое... Теперь он может отойти в вечность, теперь он может сойти в область усопших и принести туда первую весть, что он видел на земле Бога, пришедшего плотью.

Одновременно этот праздник – и первая жертвенная разлука Божией Матери с Ее Божественным Сыном. Всякий младенец мужского пола, разверзающий утробу, то есть перворожденный в семье,

приносился Богу и делался собственностью Бога. Этот обычай, это правило началось еще в древности, когда Моисей вывел из Египта народ израильский. Тогда упорствующий фараон не хотел отпустить своих рабов; и ужас за ужасом постигали египетскую землю, чтобы опомнился человек под тяжелой, спасающей десницей Бога. И одной из самых страшных кар, которые были наложены на противящегося Богу фараона, была смерть всех перворожденных в земле египетской. Этой ценой было потрясено каменное сердце фараона, этой ценой получили свободу, в виду ожидаемого Христа, израильские дети. Но когда они достигли пустыни,

> то и до них дошел Божий глас: ценой этого ужаса, ценой смерти детей, лишения матерей любимых своих младенцев были выведены вы из египетской земли, из страны плена и рабства; но как бы в воспоминание об этом, как бы в выкуп за

этих детей и за этих матерей, перворожденный младенец мужского пола в каждой вашей семье должен быть принесен в Храм, и Бог над ним получает власть жизни и смерти. И вот, принося Своего Младенца в Храм, Божия Матерь приносила Его в жертву Богу. Первый раз, свободно, по закону Своего народа Она отдавала Богу Рожденное от Нее. Это жертвоприношение продолжалось потом в течение всей Ее жизни: Матерь Божия Его отдала раз и навсегда, и Бог и Отец эту жертву, единственную за всю историю мира, принял, и она стала кровавой Жертвой Голгофы.

Каждая мать, которая здесь стоит, когда-то своего младенца принесла и отдала Богу, и приняла его вновь от иконы Спасителя или Божией Матери. Задумаемся, каждый из нас, о том, что значит, что он или она когда-то были принесены в храм, отданы Богу любовью материнской; отданы на хранение Тому, Который есть Хранитель младенцев; отданы Тому, Кто есть Господь и Жизнь. Подумаем и о том, способны ли мы встретить Христа, как встретили Его Симеон и Анна... Аминь.

> Митрополит Антоний Сурожский



мысли В РОЖДЕСТВЕНСКУЮ

орогие братья и сестры! Тихим и незаметным было пришествие в мир Спасителя. В пещере для скота, в яслях для корма животных лежит Христос, повитый пеленами. Мудрецы-иностранцы далека пришли поклониться Ему, водимые звездой. Бедные пастухи, пасшие ночью овечек, узнают благую весть от Ангелов и спешат к Царю, лежащему на соломе. Где величие? Где торжественная встреча Того, Кто является «чаянием языков», то есть упованием, надеждой народов, всего человечества?

Христос тих и незаметен. Величие тайны воплощения Бога не нуждается во внешней грандиозности. Сегодня высочайшая слава Божия явлена в Его великом смирении, Его умалении до человека, до пеленок, до слабости младенца. «Христос раждает*ся* – *славите!*» Слава Божия не нуждается в поклонниках, от наших славословий она не возрастает. Наш слабый ум не в силах вместить и осознать величие происходящего во всей полноте, но мы сами

нуждаемся том, чтобы хоть отчасти понять то, что сделал для нас Бог, для чего Он воплотился, как нужен нам этот Младенец, лежащий в

Незаметно пришел Христос на землю: Он открылся только ищущим Его. Незаметен Он и сегодня, потому что кто ищет Его? Кто увидел свою духовную болезнь? Кто Хотелось бы всё заменить, отдаст себя в руки Небесного Врача? Спала земля в Рождественскую ночь, - спит и сегодня, и только грозные жизненные или общественные потрясения пробуждают некоторых. Что мешает людям жить спокойно, полно, радостно? Когда безжизненна душа, беспокоит только одно – тело. Оно болеет, оно стареет, оно может умереть. Что-то можно исправить лекарствами, но только на время. Что делать, когда уже и сами органы тела не в силах выполнять своего назначения, когда не помогает лече-

ние, и они выходят из строя? Если заражена кровь – нужен донор с чистой кровью; останавливается сердце - нужно новое сердце. Но где взять? всё обновить. Нужен донор. Но кто даст нам новую душу, чтобы заменить эту – безнадёжно больную?

Что увидим мы, если внутрь себя заглянем? «От подошвы ноги до темени головы нет здорового места: язвы, пятна, гноящиеся раны, неочищенные и необвязанные и не смягченные елеем» (Ис. 1: 6) – таково состояние наше, изображенное пророком Исаией. Кто заменит наше духовное сердце? Об этом просил царь Давид, говоря: «Сердце чисто созижди (т. е. создай заново) *во мне, Боже»*.

«Приклони небеса Твои и сойди» (Пс. 143: 5), и Господь исполняет это: наклоняет небо и сходит на землю, становится Человеком. Не переставая быть Богом, становится во всем, как и мы, человеком, кроме греха. Стал единствен-

Он же просил:

ным здоровым Человеком, Новым Адамом, чтобы нас обновить Собой.

Старое часто уже не исправить – необходимо всё новое. И Бог всего Себя дает нам, чтобы каждого из нас от головы до ног – исцелить Собою, сделать новым человеком. «Яко Отроча родися нам, Сын, и дадеся нам» (Ис. 9: 6) – Сын Божий дан нам! И дан нам в полноте. Мы теперь без страха сгореть приближаемся к Богу, потому что Он скрыл Свой огонь Божества под естеством человеческим. В крещении Он одевает нас в Себя: Елицы во Христа крестистеся, во Христа облекостеся (Гал. 3: 27). Он дает нам Свое Тело и Кровь в Причастии, и наше сердце оживляется живительными токами благодати – подобно тому как донор дает свою кровь больному, только в духовном смысле. Мы легко очищаемся в покаянии, потому что в соединении с Ним, Чистым, не уживаются наши грехи.

Как Он врачует! Святитель Иоанн Златоуст говорит, что когда рану лечит обычный врач, часто на теле остаются следы от раны – рубцы, а когда Господь исцеляет душу, то никаких рубцов и следов не остается - человек получает полное, совершенное исцеление. Вот зачем пришел Христос – всего Себя дать нам, обновить Собою человека, совершенно исцелить нас от наших греховных язв. Для этого Он полагается сегодня в яслях, терпит младенчество, холод, нужду в чьей-то помощи. Он умалился до Человека ради каждого из нас.

Дай нам, Господи, почувствовать милость Твою к нам. И дай нам осознать, какую полноту спасения, исцеления Ты даруешь нам, чтобы и нам со смирением вторить Ангелам: «Слава в вышних Богу и на земли мир, в человецех благоволение!». Аминь.

> Подготовил священник Игорь Константинов

дительницей в войнах; именно

благодаря вере прекращались

страшные болезни, были повер-

жены неисчислимые полчища

врагов. В благодарность за это

русский народ, стремясь к бла-

гочестивой жизни, строил хра-

мы и часовни в самых красивых

местах. Поэтому присутствие

храма в парке будет облагора-

живать и освящать всю округу,

станет духовным и молитвен-

ным центром, позволит людям

места строительства, то следу-

ет напомнить, что на этом ме-

сте когда-то стояла деревянная

церковь во имя святой велико-

мученицы Параскевы Пятницы.

О ней упоминается в летописях

XVI века. Так здесь и быть хра-

му! И мы верим, что он будет.

Возможно, с нами не согласятся

граждане, руководимые ино-

странными наставниками, ис-

поведующие иные вероучитель-

ные принципы. Но мы-то у себя дома! Можем же мы верить в то,

во что верили столетиями наши

предки, молиться и строить хра-

P.S. На следующий же день нам позвонили: противники

строительства храма не уни-

маются. Они намерены по-

дать заявление в прокуратуру

о незаконном строительстве

в природоохранной зоне. Выхо-

дит, молиться нельзя, а шаш-

лыки жарить и пьянствовать

Главный редактор протоиерей Георгий Крылов

Шеф-редактор

**СЬСВЯТаЯ.**ru

можно? Никакой логики!

мы? Или нет?

Что же касается переноса

стать добрее друг к другу.

### Наш храм

-7-

## ХРАМУ – БЫТЬ!

#### <u>Продолжение.</u> Начало на стр. 1

Признаюсь честно: это поручение застало меня врасплох. Только что просматривала программу кинофестиваля «Радонеж», выкраивая «окна» в рабочем графике, как раздался звонок из храма:

Подойди, батюшка Стефан велел разобраться.

Накануне управа провела собрание жителей района «Строгино». Рассматривался вопрос строительства храма 200-летия Рождества Христова на ул. Исаковского. «Ну, что тут обсуждать? – подумала я. – Храм – он и есть храм. Спальный район, на 125 тысяч жителей две церкви – теснота, разве это нормально? Кто против?»

Но мои предположения были преждевременными. Против оказалось едва ли не большинство из двухсот собравшихся. Это было видно на глаз, т. к. процедура голосования регламентом предусмотрена не была. В аргументах противники не стеснялись. Крик стоял такой, что разобрать отдельные фразы было невозможно. Глава управы В.Г. Мельник тщетно пытался утихомирить публику. «После драки кулаками не машут», - заметила моя соседка. Она сообщила, что Постановление правительства Москвы (именно оно, а не Церковь выступило инициатором строительства) увидело свет около 10 лет тому назад. Храм был заложен в ознаменование 2000-летия Рождества Христова. Закладной камень освятил архиепископ Истринский Арсений, первый викарий Патриарха Московского и всея Руси. Планируется построить храмовый комплекс на 500 прихожан: храм, дом причта, хозблок. В ходе обсуждения эти скромные данные, как снежный ком, стали обрастать выдуманными проектами использования принадлежащей народу территории. В ход пошли легенды о «коттеджах, которые тут понастроят попы», бассейнах, и тому подобное. Воздух на собрании сотрясали жалобы на то, что у детей отнимают горки для катания, разгонят редких птиц и зверей, будут с утра до вечера трезвонить в колокола, привозить покойников, и так далее (аргументы повторялись на форуме, не блистая разно-образием).

Я слушала и, перефразируя слова поэта Батюшкова, думала: какое, милые, у нас десятилетие на дворе? 20-е, 30-е, 50-е? Правда, открыто против строительства церкви никто не выступал, но воздух кипел такой злобой, которую невозможно было объяснить существом спора, — это была запредельная, инфернальная ненависть. Ведь, по существу, о чем речь? Площадь парка «Москворецкий»

фауна чувствует себя особенно хорошо, примером тому знаменитые монастырские хозяйства. Перенести строительство в другое место? Но все привязки разработаны именно к этому... Немаловажно и то, что, вопреки опасениям жителей, возле храма можно будет гулять с детьми. Сейчас, кстати, гулять в парке небезопасно, в особенности, с наступлением темноты. Присутствие храма будет облагора-

напитков, а затем «раззудись, плечо, размахнись, рука» — к сожалению, это так. Случаются происшествия и вовсе уголовного характера: несколько лет назад в храме Успения отпевали двух женщин, изнасилованных и убитых озверевшими подонками. А сколько здесь творилось такого, о чем мы не знаем? Под каждый куст милиционера не поставишь...

И те, кто протестует против





Протоиерей Стефан Пристая совершает молебен у закладного камня храма Рождества Христова

200 га, под храмовый комплекс отводится 1,6 га. Детскую горку можно насыпать в любом месте. Птицы и звери с удовольствием проживают на территории Успенского храма в Троице-Лыково, плодятся и размножаются. Сюда вернулись даже те виды, которые прежде покинули зону обитания. Под благодатным покровом Церкви флора и

живать и освящать всю округу. Конечно, оно будет ко многому и обязывать. Нельзя будет загорать, разводить костры, жарить шашлыки, устраивать попойки, драться, ругаться, одним словом — «безобразия нарушать и водку пьянствовать». Отдых, досуг в понимании многих наших сограждан — это, прежде всего, принятие горячительных

Православие, не задумываются о том, что человек всегда в безвыходной ситуации идет в храм - в место, где можно испросить у Господа Чудо, помощь в своей беде перед иконами святых угодников Божиих. И по искренним молитвам Господь подаёт просимое: недаром многие иконы в народе называют чудотворными, то есть совершающими чудеса исцеления. Очень хочется верить, что такие люди искренне заблуждаются, а не преследуют свои личные, корыстные интересы или интересы других заинтересованных лиц.

строительства храма и хулит

И мало кто из противников строительства храма осознает, что храм не только красивое здание, это – ниточка, которая ведет к Небу, помогает соединиться человеку с Богом. Человек не может жить без веры, без духовного стержня. Именно благодаря вере Православная Русь в старину всегда выходила побе-

Зам. главного редактора: диакон Дмитрий Крутов диакон Дмитрий Крутов Технический редактор: константинова Валентина Обозреватели: Кнутов А.В., Тулупова И.С.

Кнутов А.В., Тулупова И.С. Вёрстка: Резцов Д. Фотограф: Правдолюбов П. Бильд-редактор: Морозов Д.О. Корректор: Аникина С.П.

Концепция издания: Крутов Д.В., Мельникова К.И., Крутова М.И. Макет:

Учредитель издания: Православный приход храма Новомучеников и Исповедников Российских в Строгино г. Москвы

Адрес учредителя и редакции: 123592, Москва, Строгинский бульвар, вл. 14. Использование материалов издания, в том числе в электронном виде, возможно только с разрешения редакции.

Отпечатано в типографии ОАО Издательский дом "Красная звезда", 123007, Москва, Хорошевское шоссе, д.38.

Заказ № 4881. Тираж 999 экз. Выходит один раз в два месяца, распространяется бесплатно.

Нашим читателям:
Мы благодарны Вам за письма и вопросы, которые Вы нам присылаете.
Материалы, предназначенные для публикации, должны содержать адреси телефон корреспондента. Письма и вопросы просьба направлять почтой

по адресу редакции, по факсу: +7 (495) 757-7369

# ХРАМ НОВОМУЧЕНИКОВ И ИСПОВЕДНИКОВ РОССИЙСКИХ В СТРОГИНО: РАБОТЫ ПО ПОДГОТОВКЕ СТРОИТЕЛЬСТВА

Валерий Белошапка, шеф-редактор, староста храма.

vkb@strogino.ru

Община храма Новомучеников и Исповедников Российских в результате долгих усилий в ноябре 2010г. получила договор на землю, выданный Департаментом земельных ресурсов г. Москвы и зареги-

стрированный в Государственной регистрационной палате. Предыдущие договора, начиная с 2005 года, выдавались нам только на 11 месяцев. Поэтому, получив такой договор, мы почти сразу начинали процесс оформления следующего. Новый договор, выданный на период строительства, действует до 2014 года.

Следующий этап – прохождение госэкспертизы проекта будущего храма – начался в октябре. На экспертизу отправлена часть

проекта, связанная с инженерногеологическими изысканиями, проведенными на территории храма. Проект (кроме архитектурной части, которая делается под руководством архитекторов Виктора Владимировича Захарова и Александра Пронина) включает в себя тома, относящиеся к различным коммуникациям и сетям (вода, канализация, тепло, электричество и др.) и находится на последней стадии согласования в разделе внешних электросетей. Следующим ша-

гом станет оформление ордера на строительство, что также потребует времени.

Мы продолжаем вести поиск организаций, которые могли бы оказать финансовую помощь в деле строительства. Поскольку храм строится не на бюджетные деньги, а на деньги прихода, в составе нашего проекта смета не предусмотрена. Но приблизительная оценка стоимости строительства на сегодняшний день составляет 300 миллионов рублей.

Дорогие братия и сестры, мы разделяем ваше желание поскорее увидеть построенный благолепный храм и делаем для этого всё возможное. Просим ваших молитв!

ИТОГИ

<u>диакон</u>

Дмитрий Крутов,

### Обо всем

НЕ СПОРЬ с человеком, дерзким на язык, и не подкладывай дров на огонь его (Сир. 8:4).

#### **УВАЖАЕМАЯ** РЕДАКЦИЯ!

...Всем известна история Всемирного потопа, как она описана в Библии. Люди провинились, и за это Бог их покарал. Но почему же Бог уничтожил не только людей, но и животных? За что?

Александр Н., 40 лет

В первых же главах Книги Бытия со всей очевидностью показано, что конечной целью творческого замысла Бога был человек. Ради него создаётся физический мир и наша планета. Всё многообразие растений и множество животных произрастают и рождаются ради людей, «да владычествуют они над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над зверями, и над скотом, и над всею землею, и над всеми гадами, пресмыкающимися по земле» (Быт. 1: 26).

Но, видя великое развращение людей, «раскаялся Господь, что создал человека... и сказал: истреблю с лица земли человеков...» (Быт. 6:6-7). Без человека весь мир, и в том числе растения и звери, теряют свой бытийный смысл: осуждено на погибель человечество - перестают существовать другие творения. Животные, конечно, не несут какой-либо нравственной вины перед Богом, и их внезапная гибель в водах потопа не является наказанием, как для людей. Но человек наделен Богом бессмертной душой и за внезапной смертью для злого человека начинается вечность вдали от Бога, «где плач и скрежет зубов» (см.: Мф. 13:42), а звери не обладают вечной разумной душой. Таким образом, именно нравственное саморазрушение человечества стало причиной исчезновения животных и растений допотопного

...Я почитаю иконы: если есть какая-то проблема, иду в храм, ставлю свечку перед образом Николая Угодника, и всё в жизни складывается хорошо. Но я задумалась: ведь икона, по сути, это доска, на которой художник нарисовал красками. Как же она помогает?

Татьяна Г., 52 года

В догмате Седьмого Вселенского Собора, раскрывшего смысл молитвенного почитания икон, говорится: «...честь воздаваемая образу (иконе) переходит к первообразу, и поклоняющийся иконе покланяется существу (личности) изображенного на ней». Таким образом, этим догматом подчеркивается, что почитание икон и поклонение им относится не к дереву и краскам, а к тому, кто изображен на иконе (к первообразу). Икона, перед которой мы молимся и возжигаем свечи, «действует» не сама по себе, а потому что мы попросили о помощи того, кого видим на иконе, например, святителя Николая. Наша молитва позволяет благодати Божией влиять на нашу жизнь, а там, где воздействужизни складывается хорошо».

...За многие годы у меня накопилось много "святынек", что мне со всем этим делать? Я приносила в храм, но там отказались принять.

Антонина У., 57 лет

Предметы и вещества, освященные молитвой или использовавшиеся при богослужениях, при невозможности их дальнейшего употребления традиционно сжигаются в отдельном месте или выливаются в проточную

Традиция хранения освященных предметов дома требует от человека особой культуры, основанной на благоговении, понимании того, что все они являются источниками, через которые Божественная благодать освящает различные грани нашей жизни.

Часто святыни становятся нам ненужными, потому что нам некогда уделить им время, обустроить святой угол в доме, обратить внимание на их чистоту, - это, конечно, свидетельство нашего духовного непостоянства. Прежде чем сжигать и выбрасывать «ненужные» святыни, давайте уделим им один вечер, чтобы привести их в порядок.

Храм Новомучеников в СТРОРННО

На вопросы отвечал священник Игорь Константинов

ет Бог, зло ослабевает и отступает, «и всё в

зам. главного редактора dimashenka@yandex.ru Уважаемые друзья, дорогие братия и

сестры! От всего сердца поздравляю всех Вас с прекрасными зимними праздниками - Новолетием и Рождеством Христовым! Мы даже представить себе не можем, что для каждого из нас персонально означает пришествие в наш Мир великого в Своей любви к нам Спасителя... История, как известно, не терпит сослагательного наклонения. Однако мир без вочеловечившегося Бога остался бы поистине ветхозаветным миром в его худших проявлениях: миром жестоким, коварным, стремящимся к временной славе и удовольствиям. Отсюда становится понятным, почему религия материализма привела к тому, что спустя 20 веков после Рождества Христова человечество вновь стало регрессировать в направлении именно этих ориентиров.

Но мы славим тайну Домостроительства Божия, поем Родившегося Христа – и вновь с умилением оказываемся у смиренных палестинских яслей вместе с евангельскими пастухами!

Мы благодарим Господа за прошедший год, который для нашей с вами газеты оказался чрезвычайно плодотворным. За этот период было выпущено семь её номеров, а с середины года газета стала выпускаться в цвете. В декабре 2010 года произошло знаменательное для нас событие - Синодальный информационный отдел Московской Патриархии присвоил газете «Русь Святая.ru» гриф «Одобрено Синодальным информационным отделом Русской Православной Церкви». Это - безусловный факт признания высокого качества работы всего коллектива нашей редакции. При этом мы прекрасно понимаем, что теперь на всех нас возложена и огромная ответственность. С новыми силами, с новыми идеями, с великой любовью – в Новое лето благости Господней!

Староста храма Новомучеников и Исповедников Российских в Строгино Белошапка Валерий Константинович рассказывает на страницах этого номера об успехах общины и проблемах, стоящих перед ней. Они во многом связаны со строительством постоянного здания храма. Й все же его отсутствие ни в коей мере не является помехой для полноценной жизни прихода, которая протекает пока в стенах храма временного.

Стоит только перечислить все те социальные, образовательные и молодежные проекты, которые успешно здесь реализуются. Это и молодежный клуб, и военноспортивный клуб, и родительский клуб; кружок по изучению Евангелия, библиотека, кружок церковного звона, трехгодичные курсы знаменного пения. При храме действуют две церковные лавки, церковный хор, детский хор, воскресная школа; оказывается бесплатная помощь юриста; приходская группа милосердия еженедельно посещает пожилых людей и окрестные больницы. По благословению настоятеля, социальной службой прихода организована служба обмена вещами и предметами быта; община нашего храма сотрудничает с ЦСО. К храму Новомучеников и Исповедников Российских приписан и домовый храм во имя святого праведного воина Феодора Ушакова в Кадетском корпусе, который также окормляют священники нашего храма. Работает кружок рукоделия, издается еженедельный приходской листок... И это далеко не всё.

Самое же главное заключается в том, что каждый может присоединиться к этим трудам, помочь по своим силам, поучаствовать в деле, чему-то научиться, приобретая, таким образом, подлинное духовное богатство.

И пока совершается Литургия в наших храмах, - значит, благословляет нас Господь! Значит, есть еще время для добрых дел! Вот и еще один год дарит нам Творец всяческих!

Задавайте вопросы, принимайте участие в дискуссиях! Самые интересные вопросы и ответы мы публикуем в наших номерах. Для ваших писем: 123592, г. Москва, Строгинский б-р, вл. 14; e-mail: prihodskoy@list.ru

### ЦЕРКОВНЫЕ ЛАВКИ «РУСЬ СВЯТАЯ.RU»

### храма Новомучеников

### и Исповедников Российских ВСТРОГИНО

- иконы
- православная и художественная литература
- церковная утварь
- всё для домашней молитвы
- кресты, цепочки, образки из золота, серебра, кожи, дерева
- CD, DVD диски: православие, паломничество, классика.
- тульские пряники (из Тулы!)
- растения для украшения дома

#### «Русь Святая.ru»рядом с храмом

Часы работы: ежедневно с 8 до 20 часов, без перерывов. Адрес:Строгинский бульвар, вл. 14 (10 метров от северного выхода из метро Строгино).



Часы работы: ежедневно с 10 до 22 ,обед с 15-30 до 16-30. Адрес: Строгинский бульвар, д. 1, 2-й этаж тел.: +7-906-715-88-57

#### Вхраме новомучеников и исповедников РОССИЙСКИХ

в Строгино Богослужение совершается

**ЕЖЕДНЕВНО** Начало Литургии и исповеди – в 8.00

Начало вечернего богослужения в 18.00

В воскресенье и праздники совершаются две Литургии в 7.00 и в 10.00

#### СТРОИМ ХРАМ ВМЕСТЕ!

На данном этапе строительства необходимо собрать средства для рытья котлована.

#### Банковские реквизиты храма:

Получатель: Православный приход храма Новомучеников и Исповедников Российских в Строгино г. Москвы ИНН/КПП: 7704234311/770401001 ОГРН 1037739718653 ОКВЭД 91.31

p/c 40703810038170101027 в Московском Банке Сбербанка России ОАО г.Москва. ОАО «Сбербанк России» г. Москва

БИК: 044525225 к/с 30101810400000000225

В храме на Литургии поминаются все благотворители

#### ПРИГЛАШАЕМ ВАС В ВОСКРЕСНУЮ ШКОЛУ!

Начало занятий - после 1-го сентября.

Записаться и уточнить расписание всех групп можно по телефону:  $+7\,(495)\,757\,83\,60$  или в храме за свечным ящиком.

#### Воскресная школа для ВЗРОСЛЫХ:

- Школа знаменного пения один раз в неделю
- Литургика по воскресеньям Евангелие
- в 12.00 по воскресным дням

#### Воскресная школа для ДЕТЕЙ:

R

- Занятия проводятся еженедельно после воскресной Литургии • Летский хор
- и уроки сольфеджио
- о Кружок рукоделия • Военно-спортивный центр "Русские Витязи"

Молодежный Клуб храма Новомучеников проводит свои встречи через воскресение в 14-00. Уточнить очередную тему и дату встречи можно по телефону 8-916-855-44-86 у координатора Марии Федоренко.

Приглашаются мололые люди в возрасте от 16 до 35 дет.