

### Издание храма Новомучеников и Исповедников Российских в Строгино

- nvmr.strogino.ru -

Именины - День Ангела День празднования святого, в честь которого называют чело века при крещении. В этот ден принято бывать на службе, ис поведоваться и причащаться. блгв. кн. Димитрий-1; свт. Алексий-2; равноапп. Константин и Елена-3; прп. Ефросиния-5; прп. Никита-6; прв. Иоанн-9; прп. Елена-10; свт. Лука, блж. Иоанн-11; мц. Вера-14; вмч. Иоанн-15; вел. кн. Игорь-18; мцц. Валерия, Мария-20; вмч. Феодор-21; прав. Алексий-22; свт. Василий, Иоанн, мц. Антонина-23; блгв. вел. кн. Анна, прп. Арсений-25; свт. Михаил-28

мч. Леонтий-1; блгв. кн. Глеб-3; прп. Максим-4; прав. Артемий-6; блгвв. кн. Пётр. Феврония-8; прав. Иоанн-10; прпп. Сергий, Герман-11; апп. Пётр. Павел-12; прав. Ангелина-14; прп. Анатолий, блгв. кн. Василий-16; прп. Сергий- 18; прав. Иулиания-19; прп. Антоний-23; равноап. кн. Ольга-24; арх. Гавриил-26; равноап. кн. Владимир-28; мц. Валентина-29; вмц. Марина-30.

Постные Дни Июнь: 1-30 (Петровск пост). вершается:

Июль: 12, 14, 16, 19, 21, 23,

# **ЦАРСКИЙ ДЕНЬ: К ПРАЗДНОВАНИЮ 17 ИЮЛЯ** (ДЕНЬ УБИЕНИЯ ЦАРСТВЕННЫХ СТРАСТОТЕРПЦЕВ)

протоиерей Георгий Крылов, главный редактор «PC.ru»

georg6868@mail.ru

 $P_{
m ahьше}$  в царской России праздновали Царские дни – дни рождения царя и членов Царской семьи. Теперь у нас Царский день один – день мученического рождения Царственных страстотерпцев. День их смерти - и есть одновременно день их рождения в вечности как

наших предстателей и заступников пред Богом. В этом году исполняется 10 лет со дня прославления Царственных страстотерпцев, а также и со дня организации нашей общины. С Царским днем вас поздравляю, братья и сестры, с нашим храмовым праздником!

Как ни бегай мира, как ни уходи от современных проблем, всё равно твой личный путь ко Христу неизбежно будет связан с тем путем, по которому идут

к Нему все окружающие люди, родная страна. Нельзя себя «вычеркнуть» из судьбы собственной страны. Недавно из уст патриарха Кирилла я услышал замечательную фразу: Без патриотизма нет любви к ближнему, потому что патриотизм и есть любовь (проповедь на возложении венков к Вечному огню, 7 мая 2010 г.).

Когда всматриваешься в судьбу страны, в ее крестный путь, то неизбежно «шестымчувством» ощущаешь, что краеугольный камень совремнной русской истории цареубийство. Это мистическая точка «убийства» России христианской, России царской. Реально можно сказать много слов о заговорах, противостояниях, шпионах и прочем. Но практически революция - это богоборческий бунт, и она в основном была обусловлена ненавистью (или равнодушием) к царю, к собственной стране. Эта ненависть – адское, подземное чувство - сознательно взращивалась во многих сердцах. Его духовной основой является, повторяю, богоборчество. Цареубийство – не итог заговора (если только всю деятельность диавола в сердцах человеческих не называть заговором). Это итог апостасии, итог истории. Истории богоотступничества части русского народа. А следствие – исповеднический подвиг и святость другой его части.

Развитие темы — стр. 4

#### Справедливость



Стремясь добиться правды, люди борются и с организациями, и с государством. Но та ли это справедливость, поиску которой нужно посвящать жизнь?

#### Іроисхождение мира



Признание Бога Творцом существующего мира не исключает эволюционного развития этого мира при условии, что Бог является его движущей силой... стр. 7

#### Святитель митрополит Вениамин



Митрополит Вениамин простым, скромным и кротким человеком. Он говорил и действовал, руководствуясь собственным убеждением, что Церковь должна быть свободна от политики.



# Заметки о русском проекте

#### Валерий Белошапка

vkb@strogino.ru

 ${\mathcal B}$ этом году была очень ранняя Пасха. Это породило серию необычных богослужебных совпадений. В частности, Троица (23 мая) оказалась точно между днями памяти святителя Николая (22 мая) и святых равноапостольных Кирилла и Мефодия (24 мая). Сошествие Святого Духа на апостолов – это начальная точка апостольской проповеди: «Идите по всему миру и проповедуйте...» (Мк.16:15). Время земного служения святителя Николая пришлось на период обращения Римской империи к христианству, т. е. рождения Византии, а время святых равноапостольных Кирилла и Мефодия - на период расцвета этой великой христианской империи (блестящий, увлекательный и современный курс истории Византии можно найти в книге А. Дворкина «Очерки по истории Вселенской Православной Церкви», 2005). Известно, какую роль Византия вообще, и равноапостольные братья

Кирилл и Мефодий в частности, сыграли в напрос. Жирафы и крокодилы успешно узнают шей отечественной истории, поэтому неудивительно, что они попали в список святых, в Земле Российской просиявших (см.: Минея, май, ч. 3, 1987). Но и святитель Николай в народе всегда почитался за русского святого. Славная история Византии закончилась пятьсот с лишним лет назад. А Русь, ставшая ее преемницей, и по сей день жива.

Трагедия мировой истории продолжается, и разговоры о том, что наступает близкий конец, могут оказаться преждевременными. Выясняется, что это еще не конец света и даже не конец истории, как заявил Фукуяма (Ф.Фукуяма. Конец истории и последний человек, 2010). А это значит, что нам суждены новые испытания. А кому это - нам? Я дерзаю называть себя православным, я – русский, и я – гражданин России. Не будем обсуждать мое православие. То, что я гражданин России, легко проверить с помощью паспорта. Но что я имею в виду, когда называю себя русским? Мне кажется, это непраздный во-

себе подобных Божиих тварей, пользуясь своими чувствами. Но человек - существо словесное, и я позволю себе некоторое рассужление.

Pазвитие темы — стр. 2

#### ЛЕТНЕЕ РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ



От Троицы до Успения в нашем храме действует летнее расписание богослужений. В воскресные дни совершается одна Литургия в 9 часов утра. В понедельник служб нет. В остальные дни начало вечернего богослужения в 17 часов, утреннего – в 8 часов.

# Церковь в мире

Один старец спрашивает у другого: «Как по-твоеми, чему лучше следовать, разуму или сердцу?» отвечает тот. — «А на каком основании?» стом основании, что сердце указывает нам наш долг, а разум предоставляет поводы отлынивать от его исполнения».

#### Коротко



СОСТОЯЛАСЬ диаконская хиротония известного путешественника Федора Конюхова.

Сам Конюхов сообщил, что решение стать священником он принял после последнего путешествия в Антарктиду и теперь намерен молиться за всех, кто путешествует. Что конкретно стало причиной принятия данного решения, он не уточнил. «Долго рассказывать. Ну, наверное, что-то серьезное случилось, раз я принял такое решение: подумал – хватит искушать, я хочу больше молиться. Я много потрудился на людей, на славу людскую и свою, сейчас хочу потрудиться на славу Бога и Церкви», - сказал путешественник.

Федор Конюхов родился в 1951 году в селе Чкалово Запорожской области. Первую экспедицию он осуществил в 15 лет – пересек Азовское море на рыбацкой вёсельной лодке. К 50 годам совершил более 40 уникальных экспедиций и восхождений. Свои впечатления путешественник описал в картинах и книгах. Конюхов является лауреатом Золотой медали Российской академии художеств, почетным академиком Академии художеств, автором более трех тысяч картин, членом Союза писателей России.

ГОСДУМА приняла в окончательном чтении закон, учреждающий новую памятную дату -День Крещения Руси, который предлагается отмечать 28 июля, сообщает Интерфакс.

В 2008 году Архиерейский Собор Русской Церкви обратился к президентам России, Украины и Белоруссии с предложением отмечать на государственном уровне 28 июля (в день памяти святого равноапостольного князя Владимира) День Крещения Руси – «день, от которого идет история современного цивилизационного выбора стран, крещенных в киевской купели».

Ныне в России отмечается восемь памятных дат: День российского студенчества (25 января), День космонавтики (12 апреля), День памяти и скорби (22 июня), День партизан и подпольщиков (29 июня), День солидарности в борьбе с терроризмом – в память о Беслане (3 сентября), День Октябрьской революции 1917 года – День примирении и согласия (7 ноября), День Героев Отечества (9 декабря) и День Конституции (12 декабря).

КОМИССИЯ по вопросам религиозных объединений при Правительстве РФ под председательством вице-премьера Александра Жукова поддержала проект закона о передаче религиозным организациям имущества религиозного назначения. Законопроект не касается музейных предметов и коллекций, входящих в состав музейного фонда, а также предметов, которые входят в состав архивного и национального библиотечного фондов. Он касается недвижимого имущества, предназначенного для использования в религиозных целях, и движимого имущества, не входящего в музейный, библиотечный и архивный фонды. В спорных случаях передачи религиозным организациям зданий, в которых располагаются государственные или муниципальные унитарные предприятия либо учреждения, таким предприятиям или учреждениям должны предоставляться иные производственные и служебные помещения. Процесс передачи этим учреждениям новых помещений, а религиозным организациям – имущества религиозного назначения, будет осуществляться в соответствии с планом, который должен быть расписан на шесть лет.

#### Окончание. Начало на стр. 1

Вера, родство по крови, язык, территория, государственность, история, культура – всё это, несомненно, имеет значение. Но вот, например, вера. Может ли человек, который называет себя атеистом, быть русским? Думаю, может. Человек не сводится к тому, что он сам о себе думает и говорит. Человек глубок, он пронизывает все пласты бытия и причастен вечности. Бывает, что на старой доске изображено что-то неказистое, но глубже этого пласта сокрыт дивный лик. Или же мы знаем примеры того, что русские люди увлекались весьма странными идеологическими течениями, но делали это именно по-русски. Вопрос о



Фотограф С.М. Прокудин-Горский, 1911

значении родства по крови сейчас весьма злободневен в связи с активизацией национальных и националистических движений. Мы видели и видим, что такой подход ставился во главу угла в нацистской Германии, он реализуется и в Израиле, и в бывших советских прибалтийских республиках. Есть такие движения и у нас, в России. Но если где-то это и возможно, то для нас это абсолютно неприемлемо. Русские – это не этнос, а, по терминологии Л.Н. Гумилёва, - суперэтнос, т. е. единица другого ранга. (Л.Н. Гумилёв. Этногенез и биосфера Земли, 2010). Исторически в создании русского мира участвовало и сейчас участвует немало народов и народностей. Кто же тогда русский по крови? При ответе на этот вопрос надо отдавать себе отчет в том, насколько зыбки основания, на которых проводится демаркационная линия «русский – нерусский». В нацистской Германии большое значение придавали измерениям черепа; сейчас кивают на генетику и биохимию. Всё это подкрепляется некими историческими теориями. Но истории не существует вне идеологии. Что же касается генетики и биохимии, то здесь можно применять различные методики, следить за разными генетическими факторами, а вслед за тем интерпретировать результаты совершенно по-разному. К тому же наука не стоит на месте, и новые методы исследования дают новые результаты. В Интернете идет сейчас бурная полемика. Вот, например, очень любопытная статья известного биохимика Анатолия Клёсова «Откуда появились славяне и "индоевропейцы"? Ответ дает ДНК-генеалогия» (http://www.lebed.com/2008/art5386. htm). Точно так же и со всем остальным: с территорией, государственностью и что особенно важно - с языком.

Так кто же такие русские? Не будем ворошить неолит и бронзовый век. Два тысячелетия назад произошло главное событие в истории человечества: Апостолы понесли благую весть народам. То, как тот или иной народ услышал, прочитал, усвоил Евангелие, стало для этого народа важнейшим формирующим фактором. Не отменяющим, конечно, всего осталь-

ного: генетики, языка, истории, – но важнейшим. Стало тем фактором, который формирует его на уровне суперэтноса со своей специфической ментальностью, со своим специфическим пониманием того, как следует жить и спасаться, что такое хорошо и что такое плохо... Мы знаем несколько таких редакций, и русский мир, генетически преемственный византийскому, также возрос на своем понимании апостольской проповеди. И так же, как в свое время граждане великой Византии, весьма этнически неоднородной, называли себя ромеями и несли свет Христовой веры народам, точно так же в более поздние времена это делали наши этнически неоднородные соотечественники, называя себя русскими. Бывало, что в тяжелые времена и в Византии

> раздавались голоса против выполнения этой непосильной задачи и звучал лозунг «Империя для греков!». Но в целом Византия соответствовала своей роли христианской империи, как позже и Россия. На Западе Евангелие было прочитано и понято в чем-то иначе. ние также породи-

ло стремление оформить его как имперский проект. Драматическая духовная и государственно-политическая история Запада очень интересна и поучительна. Исходно этот проект назывался «Священная Римская империя», но его сгу-



Ирландские гвардейцы в медвежьих шапках

бил мелкий национализм. В новейшие времена, сокрушив испанцев и французов, лидером Запада стали англосаксы, создавшие Британскую империю. После Второй мировой войны, когда эта тяжелая работа («Несите бремя белых...», по

Р. Киплингу) стала для них непосильна, империя тихо трансформировалась в Американскую.

Есть точка зрения (Н. Стариков. Как предавали Россию), что в течение трехсот лет ведущим фактором истории России было ее противостояние с Британской империей. Как русские, так и англосаксы несли народам Евангелие, высокую культуру и цивилизацию. Но мы разные, мы по-разному понимаем Евангелие и на разных принципах строим свои государственные организмы. Например, на

Западе русских традиционно боятся, в западном обществе принят негативный образ некультурной и кровожадной России; мы Запад традиционно не боимся, у нас принят позитивный образ культурного и мирного Запада. И не надо приводить конкретные аргументы. Известно, например, что царь Иван IV -

это величайший злодей всех времен и народов, но при этом часто оказывается совершенно неважным, сколько англичан поубивал Генрих VIII, - он же все-таки европейский монарх. Другой пример: британская колонизация не сопровождалась взаимной ассимиляцией (британское высокомерие); для России же характерны перекрестные браки и принятие местной знати на царскую службу. Нетрудно будет указать, в чем коренится это различие. Речь идет об очень далекой от Православия протестантской доктрине о предопределённости спасения.

Термин «The Great Game» («Большая игра») был введен в западную историографию офицером британской разведки А. Коннором (первая треть XIX века), а позже был популяризирован Р. Киплингом. Речь идет о противостоянии Британии и России в Центральной Азии. Этой теме посвящен весьма содержательный фильм М. Леонтьева «Большая игра». Фильм убедительно показывает, что крушение Российской империи, создание Советского Союза и его последующее крушение, а также воссоздание новой России мало изменило в основном раскладе противостояния Русского мира Западу. Правда, раньше причиной их русофобии были опасения за Индию, а теперь всё крутится вокруг углеводородов. «Когда все умрут / Только тогда закончится большая игра» - Peдьярд Киплинг.

Ну а поскольку, братия и сестры, несмотря на пронесшиеся над Россией бури мы еще не умерли, то ничто не может освободить нас от права и обязанности быть тем, кем мы есть, - от права быть русскими. Со всем из этого вытекающим. Мы неминуемо будем строить Православное Царство, имея своим идеалом Святую Русь; мы останемся открытыми для всех народов, которые захотят стать русскими; мы по-прежнему будем безо всякой взаимности любить Запад (у него масса достоинств). И, видимо, мы будем продолжать недолюбливать себя и поругивать свое правительство, а любить, наверное, американское или какое-нибудь еще (они все такие милые). А может всё же и мы, и наши руководители сделают верные выводы из тех испытаний, которые мы с Божией помощью преодолели и преодолеем.

Да и как не преодолеть, имея столь великий сонм русских святых: от святителя Николая и равноапостольных Кирилла и Мефодия до Царственных



Фотограф Марк Нейман

страстотерпцев и всех Новомучеников Российских! Наши оппоненты на Западе, кстати, об этом знают: этот фактор у них называется «Русский Бог». Но Бог, -Тот, Который с большой буквы, - Он, конечно, один «хотяй всем человеком спастися и в разум истины приити» (из молитвы).

# СВЯТИТЕЛЬ МИТРОПОЛИТ ВЕНИАМИН:

### «НЕ НАДО НАМ ВСПОМИНАТЬ БЫВШЕЕ, ИСКАТЬ ВИНОВНИКОВ ПРОИСШЕДШИХ СОБЫТИЙ...»

<u> Марина Войтович</u>

megamarine@gmail.com

Митрополит Вениамин был простым, скромным и кротким человеком. Он говорил и действовал, руководствуясь собственным убеждением, что Церковь должна быть свободна от политики. Он не искал виновных в бедах простых людей, он заботился о них, но пострадал именно по вине политической машины.

**D**авняя семейная традиция определила выбор пути священнослужителя будущим митрополитом Вениамином (в миру Василий Казанский). В его роду было девять священников, в том числе отец -Павел Казанский, и дед по матери – Александр Смирнов. Митрополит Вениамин родился в 1873 году в Каргопольском уезде (ныне Архангельская область). Еще в юности, живя в родительском доме, он много времени посвящал изучению жизнеописаний святых. Душевная склонность и семейное воспитание стали причиной того, что он избрал для себя путь священнического служения. Закончив семинарию, Василий Казанский поступил в Санкт-Петербургскую Духовную Академию, где в 1895 году принял монашеский постриг с именем Вениамин.

Во время обучения в Петербургской академии Вениамин меньше всего думал о карьере. По признанию сокурсников, он много времени уделял молитве: «Его не останови - он двадцать четыре часа в сутки будет служить». Тем не менее, карьера его складывалась хорошо. В 1897 году иеромонах Вениамин вышел из Духовной Академии кандидатом богословия и был направлен в Рижскую Духовную Семинарию преподавателем богословия. Через год в должности инспектора направлен в Холмскую семинарию, а еще через год – в Санкт-Петербургскую семинарию в той же должности. Всего через 5 лет после принятия монашества, 24 января 1910 года, иеромонах Вениамин был рукоположен в сан епископа Гдовского и назначен викарием Санкт-Петербургской епархии. Рукоположение проходило в Свято-Троицком соборе Александро-Невской Лавры.

Став епископом, а впоследствии и митрополитом, святитель Вениамин внутренне продолжал оставаться простым священником. Современники отмечали в нем удивительную черту — даже когда его служение было отмечено епископским саном и орденами, в его отношении к собственному призванию ничего не изменилось: он по-прежнему много времени проводил в поездках по самым отдаленным уголкам епархии в обличии приходского священника и своим основным долгом считал пастырские обязанности и проповедь. Была и другая черта, без которой образ святителя Вениамина был бы неполным, – это умение найти путь к сердцу практически любого человека. Он пользовался уважением, любовью и непререкаемым авторитетом у прихожан, о чем свидетельствует и то, что прихожане называли его не иначе как «наш батюшка

Вениамин». В те годы епископ Вениамин устраивал крестные ходы, закладывал церкви на окраинах Петербурга, проповедовал в рабочих кварталах. Николай Коняев в своих записях о святителе Вениамине так описывает то время: «Никогда еще Петербург не видел таких многочисленных крестных ходов. Епископ Вениамин организовывал и детские крестные ходы. Появились даже ходы трезвенников — десятки тысяч человек собирались на общую молитву с епископом Вениамином у Александро-Невской Лавры или в Троице-Сергиевской пустыни». Таким был «неутомимый епископ» Вениамин.

1917 год стал годом хаотических событий и больших перемен как в жизни святителя Вениамина, так и в судьбе всей страны. В мае этого года епископ Вениамин был выбран на должность Петроградского архиерея, став первым епископом, избранным на церковную кафедру демократическим голосованием. В том же году



Святейший патриарх Тихон и митрополит Вениамин

он стал архиепископом Петербургским и Ладожским (Гдовским), а позже был возведен в сан митрополита. Но отношения к своим обязанностям митрополит Вениамин не менял: «Бумажное делопроизводство и всякую формалистику я буду по возможности от себя отстранять. Мое дело — быть в живом и непосредственном общении с паствою». Он понимал, что события февраля поставили христиан перед большими затруднениями и призывал их к терпимости и любви.

В 1918 году наступило тяжелое время для Православной Церкви. В начале января был издан декрет «Об отделении церкви от государства и школы от церкви». На деле это означало лишь одно: храмы и церкви разрушали, церковное имущество грабили, а священнослужителей подвергали арестам и гонениям. Митрополит Вениамин призывал правительство не приводить декрет в исполнение. Он писал: «Осуществление этого проекта угрожает большим горем и страданиями православному русскому народу... Считаю своим нравственным долгом сказать людям, стоящим в настоящее время у власти, предупредить их, чтобы они не приводили в исполнение предполагаемого проекта декрета об отобрании церковного достояния».

Гражданская война закончилась, голод и разруха царили в большей части городов России, а гонения на Церковь стали главной задачей властей. В 1921 году начался «поход пролетариата на церковные ценности», официально объясняемый возможностью изыскать средства и купить на них за границей продовольствие для помощи голодающим. Митрополит Вениамин был готов передать государству церковное имущество, не имеющее прямого церковного употребления. Известны слова митрополита о том, что он готов своими руками снять ризу с Казанской иконы и отдать ее, чтобы спасти людей от голода. По его инициативе было заключено соглашение о порядке передачи церковных ценностей, в котором, в частности, было озвучено, что предметы, имеющие для прихожан наиболее важное значение и напрямую использующиеся в богослужении, могут быть заменены по весу другим металлом. Единственно, чего хотел митрополит Вениамин, - всевозможно поддержать народ, оказавшийся в безвыходном положении, и не допустить святотатства. Но уже через сутки стало известно, что подписанное соглашение не соблюдается. Уничтожение церковного имущества, начатое под предлогом борьбы с голодом, превратилось в простой грабеж.

Главной же задачей «похода пролетариата на церковные ценности» стала максимально возможная дискредитация авторитетных священнослужителей и всей Церкви перед лицом народа. Митрополит Вениамин был аполитичен, еще ранее он выражал свою позицию так: «Я стою за свободу Церкви. Она должна быть чужда политики, ибо в прошлом она много от нее пострадала. И теперь накладывать новые путы на Церковь было бы большой ошибкой со стороны людей, истинно преданных Церкви». Следует сказать, что влияние митрополита на умы и сердца людей было поистине огромным, - потому и сама его личность, и проповедуемые им ценности являлись большим препятствием для еще не окрепшей советской власти.

1 июня 1922 года митрополит Вениамин был арестован. Поводом к аресту послужила мартовская публикация «Ленинградской правды», так называемое «письмо двенадцати лиц», в число которых входили обновленцы, организаторы раскола Церкви. В письме утверждалось, что Святейший Патриарх Тихон и близкие к нему духовные лица, в том числе и митрополит Вениамин, сопротивлялись изъятию церковных ценностей и призывали к контрреволюции, а значит, их действия направлены против основной части верующих. Позиция же советской власти была названа «не имеющей антицерковной направленности».

Вскоре после ареста начался судебный процесс по делу митрополита Вениамина. Кроме него к суду было привлечено еще 86 человек. Почти месяц проходили судебные слушания. Митрополит не признал своей вины, а когда ему давали слово, он делал всё, чтобы убедить суд в невиновности остальных подсудимых. Тем не менее, суд вынес обвинительный приговор десяти обвиняемым, пятеро из

которых в августе 1922 года были расстреляны, а другим пятерым смертная казнь в последний момент была заменена тюремным заключением. Митрополит был признан виновным, несмотря на свидетельства многих о том, что роль митрополита была совершенно иной: только благодаря увещеваниям митрополита и его огромному влиянию на христиан было предотвращено кровопролитие и вооруженное сопротивление кощун-



Выступление митрополита Вениамина с последней речью в суде

ственному изъятию церковных ценностей со стороны верующих. Вот слова, сказанные святителем Вениамином в зале суда перед объявлением приговора: «...Я не знаю, что вы мне объявите в вашем приговоре, жизнь или смерть, но что бы вы в нём ни провозгласили, я с одинаковым благоговением обращу свои очи горе́, возложу на себя крестное знамение и скажу: "Слава Тебе, Господи Боже, за всё"». Он понимал, что, несмотря ни на что, обязан остаться верным своим взглядам, людям, Церкви и Богу.

Митрополита Вениамина расстреляли в ночь с 12 на 13 августа 1922 года. В 1992 году Архиерейский Собор Русской Православной Церкви причислил митрополита Вениамина к лику святых. День памяти святителя празднуется 13 августа. На Никольском кладбище Александро-Невской Лавры находится символическая могила в память о святителе Вениамине.

Образ святителя Вениамина — это символ истинного служения людям, мужества и готовности к страданиям за свой народ и свою веру. Так горячо любимый при жизни своими прихожанами, ныне он служит истинным примером христианской самоотверженности и для других поколений христиан.

#### Олег Козлов

Боже! Спаси же Россию! Господи, всё нам прости! Господи! кто мы такие? — Последние капли в горсти.

Сжалься над нами еще раз, — Грешные молят сыны — Последний несмолотый колос Да доживет до весны.

30.08.89

Творцом назначенной работы Никто не в силах избежать. Все твари в мире — для чего-то: Червяк — чтоб землю разрыхлять. Корова — молоко давать. Пес — лаять, птица — для полета. А человек? — Чтобы страдать... 22.11.88

# Современники о вечном

«Притчи Соломона. Сын мудрый радует отца, а сын глупый — огорчение для его матери. Не доставляют пользы сокровища неправедные правда же избавляет от смерти. Не допустит Господъ терпеть голод душе праведного, стяжание же нечестивых исторгнет. Ленивая рука делает бедным, а рука прилежных обогащает» (Притч. 10:1—4).

7. Когда же они пошли, Иисус начал говорить народу об Иоанне: что смотреть ходили вы в пустыню? трость ли, ветром колеблемую?

8. Что же смотреть ходили вы? человека ли, одетого в мягкие одежды? Носящие мягкие одежды находятся в чертогах иарских.

9. Что же смотреть ходили вы? пророка? Да, говорю вам, и больше пророка.

10. Ибо он тот, о котором написано: се, Я посылаю Ангела Моего пред лицем Твоим, который приготовит путь Твой пред Тобою.

11. Истинно говорю вам: из рожденных женами не восставал больший Иоанна Крестителя; но меньший в Царстве Небесном больше его.

12. От дней же Иоанна Крестителя доныне Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхишают его,

13. ибо все пророки и закон прорекли до Иоанна.

14. И если хотите принять, он есть Илия, которому должно придти.

15. Кто имеет уши слышать, да слышит!

Итак, Иоанн был не трость, ветром колеблемая, не такой человек, который любит роскош-

# Святое Евангелие от Матфея, гл.11:7-15

но жить; это был величайший из всех пророков. Таким именно и считал его народ, привлекаемый его подвижнической жизнью и безбоязненным обличением нечестивых. И весь народ, слушавший его, и мытари воздали славу Богу, крестившись крещением Иоанновым.

Господь стал говорить народу о высоком достоинстве и служении Иоанна, как высочайшего из всех пророков: «Из рожденных женами не восставал больший Иоанна Крестителя, но меньший в Царстве Небесном больше его» (Мф.11:11; ср.: Лк.7:28), – эти слова указывают на превосходство христианства над высочайшей ветхозаветной праведностью.

Фарисеи и законники всё еще ждут Мессию, обещанного Богом через Моисея и пророков. Но все пророки и закон прорекли до Иоанна: от дней же Иоанна Крестителя доныне Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его. Это — одно из основных положений в учении Господа о спасении. Относясь с полным недоверием к силам самого человека, некоторые проповедуют, что сам человек ничего не может слелать



Креститель Господень Иоанн. Благовещенский собор Московского Кремля. Феофан Грек, 1405.

для своего спасения. И проповедуют они так потому, что Господь, прощаясь с Апостолами, сказал: «...без Меня не можете делать ничего» (Ин. 15: 5).

Но такое понимание слов Христа основано на недоразумении. Господь этими словами окончил сравнение Себя с виноградной лозой, а верующих в Него – с ветвями лозы. Я есмь... виноградная лоза, а Отец Мой Виноградарь... а вы – ветви... Как ветвь не может приносить плода сама собою, если не будет на лозе, так и вы, если не будете во Мне... кто пребывает во Мне,

и Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего. Эти слова означают вот что: ветвь виноградная живет той же жизнью, как и лоза, на которой она растет, и питается теми же соками, какими питается лоза, - и только при этом условии она может приносить много плода. Так и последователи Христа: деятельность их тогда только может вести их ко спасению, когда они живут той же жизнью, какой жил Христос по Его человечеству; когда питают свои души той же духовной пищей, какою силен был Он, Христос-Человек, то есть покорностью воле Отца. Следовательно, вышеприведенное изречение Господне не дает нам никакого права отвергать силы самого человека. Конечно, силы человеческие слабы: мы не можем обойтись без помощи свыше, без благодатной милости Божией. Виноградная ветвь подвергается иногда нападению вредных насекомых и грибков, с которыми сама не может справиться и от которых очищает ее виноградарь. Так и человек, изнемогающий в борьбе с искушениями, нуждается в помощи Небесного Виноградаря.

Говоря об Иоанне как о последнем пророке, Иисус коснулся весьма распространенного тогда среди евреев верования, что перед пришествием Мессии явится пророк Илия. Верование в непременное пришествие Илии было чрезвычайно сильно. Между тем, с появлением Иоанна прекратилось явление пророков, и, следовательно, Илия теперь не придет. Поэтому упорствующие в своих заблуждениях евреи должны признать Илию в Иоанне, чтобы уверовать в Иисуса как Мессию. Вот почему Иисус и говорит им: если вы понимаете буквально пророчество Малахии о пришествии Илии перед пришествием Мессии, то знайте же, что тот, которому должно придти перед Мессией, уже пришел, пришел в духе и силе Илии. Поэтому считайте, что он есть Илия, если хотите принять его как действительного посланника Божия для приготовления пути Господу.

С Иоанном, стоявшим на рубеже двух заветов, закончился Завет Ветхий, имевший лишь временное, подготовительное значение, и открылось Царство Христово, куда входят все, употребившие для этого усилие.

Пояснения подготовлены по книге «Четвероевангелие» архиепископа Аверкия (Таушева), и по книге «Толкование Евангелия» Б.И. Гладкова.

# Слово пастыря

Окончание. Начало <u>на стр. 1</u>



Протоиерей Георгий Крылов

Чтобы говорить об этом страшном и святом дне, необходимо сказать вообще о смысле христианкого мученичества. С языка слово мученик (мартирос) переводится и как мученик, и как свидетель. Мученики Древней Церкви свидетельствовали перед мучителями-язычниками о Христе и Его Царстве, пришедшем в силе. Реальность этого Царства доказывалась готовностью умереть за Христа. И для многих мучителей эта проповедь являла Христа: они становились христианами. Но проповедь – не единственная цель мученичества. Мы верим, что мученические страдания Христос принимает от мучеников как сострадание Своему собственному Крестному подвигу. Мученичество - признак любви к Богу: любящий не может не быть мучеником (пусть хотя и тайным!).

В самом начале истории человечества сутью грехопадения стало вкушение Евой и Адамом от Древа познания добра и зла – то есть нарушение заповеди о невкушении, которая была дана им Богом. Грехопадение - это непослушание Богу: «И увидела жена, что древо хорошо для пищи, и что оно приятно для глаз и вожделенно, потому что дает знание; и взяла плодов его, и ела; и дала также мужу своему, и он ел» (Быт. 3: 6). Иными словами, плод Древа был красивым, вкусным и желанным. Богослужение называет его сладким. Однако результатом вкушения этой сладости стала горечь: ужас безбожия, отлучения от Бога и богоборчество.

В результате Своей Крестной жертвы Христос вновь открыл человечеству путь в Рай. А в центре Рая – Древо познания добра и зла. Только теперь человеку уже не дана заповедь о невкушении плодов с этого Древа. Сконаоборот: плолом искупительных страданий Христовых стала возможность вкушения этих плодов. И не только возможность, но и обязательность -

для христиан. Древо познания добра и зла неизбежно ассоциируется для нас с Крестным древом. А плодом этого Древа является Святое Причащение. Причастие обязательно для христианина, без него он умрет (духовно умрет). Таким образом, райская заповедь сменилась на заповедь диаметрально противоположную. До грехопадения смерть была следствием вкушения от Древа: «От древа познания добра и зла, не ешь от него: ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрешь» (Быт. 2:17). После крестных страданий Христовых следствием вкушения от Древа является Жизнь, и без него жизни нет, но царит смерть. «Жизнь жительствует», по слову Златоуста, - жительствует в Церкви, жительствует для христиан.

Через Святое Причащение человек делается причастным искупительных заслуг Христовых, познает добро и зло. Познание добра – это познание Бога. Возможность богопознания, богоуподобления, обожения теперь открыта для человека, и совершенный стяжет себе подобие Божие, т. е. будет как Бог (это то, что обещал диавол Еве, когда соблазнял на вкушение плода). Но кроме познания добра человек неизбежно познаёт и зло. Зло относительное – то есть человеческое, и зло абсолютное злобу диавола.

В этом познании добра человек проходит через смерть, проходит вслед за Христом. К воскресению через Голгофу, к Жизни страдание, сораспятие, смерть. Недавно при чтении воскресного канона я «споткнулся» о следующую фразу: «Тлю смертную прием, и тления соблюл еси Тело *Твое невкусно*» (песнь 9-я). Итак, в момент грехопадения плод Древа был сладким, а после крестных страданий этот плод - Тело Христово – невкусно (простите мне эту смысловую паронимию). Плод грехопадения - смерть, плод Христова искупления – Жизнь! Тело Христово «невкусно» потому, что знаменует принятие страданий за Христа на себя, причащающегося. Таким образом, в идеале всякий причащающийся – это будущий мученик, мученик по Дару и по призванию.

Шествие за диаволом вначале всегда сладко, - но потом смерть. Шествие за Христом поначалу «невкусно» и горько, но венец – Жизнь! Такова судьба тех, кто шел за Христом до конца. Такова судьба мучеников. Такова судьба и Царственных страстотерпцев. Вкусив «невкусный» плод страданий за Христа, познали они зло: глубину человеческого зла - ненависти мучителей и бунтарей к Богу и людям. Вследствие этого они познали и добро – добро бытия с Богом (познание добра и познание зла всегда идет «рука об руку»). Вслед за Царственными страстотерпцами и вместе с ними это зло и это добро познал и весь сонм Новомучеников Российских: архиереев, священников, мирян. Через это зло прошла вся страна, отблеск его - на душах нынешнего христиан. И эта «баня кровавая» не может не переменить судьбу всей России, и судьбу каждого сегодняшнего русского христианина в отдельности.

Невозможно бытие рус христианина вне русской истории, вне крестного пути России. Поэтому праздник Царственных страстотерпцев так важен и нужен для нас. Мы призваны войти и в их страдания, и в их совершенную Радость. Еще раз - с праздником! Наступающим, пришедшим, но никогда не проходящим для России. Этот праздник – наша радость, наша боль, наша належда и наше знамя. И да станет этот праздник для нас школой любви к Богу, к Родине, школой христианского мировоззрения и школой жертвенности!

> Святые Царственные страстотерпцы, молите Бога о нас!

Когда священнику надоело отвечать на вопрос, зачем надо ходить в храм, он написал следующее: 10 причин, по которым я не умываюсь:

1. Меня заставляли умываться в детстве.

2. Те, кто умывается, лицемеры; думают, что они чище дру-

3. Не могу решить, какое мыло

4. Когда-то я умывался, но потом мне это надоело.

5. Я умываюсь только по большим праздникам: на Рождество и на Пасху.

6. Никто из моих друзей не **умывается**.

7. Начну умываться, когда стану старым и грязным.

8. У меня нет времени на умы-

9. Зимой вода слишком холодная, а летом слишком тёплая.

10. Не хочу, чтобы на мне зарабатывали производители мыла. Добавка к выше написанному (ещё 6 причин):

11. Сейчас умываться как-то... немодно.

12. Я хотел начать умываться, но прошелся по магазинам, чтобы купить мыла, а там продавцы какие-то несимпатичные, в очереди бабки толкаются и ворчат...

13. Умывальник должен быть в сердце!

14. Пробовал/а сходить умыться, а там, оказывается, самообслуживание – никто тебя не умывает.

15. Умываться стало модно, особенно перед сессией и после покупки автомобиля, - и это отвращает.

16. Ну вот ещё! Зачем? Санитар в морге потом всё равно

#### Игорь Новицкий ingvaringvar@mail.ru

#### **Установление** Таинства Крещения и его богословский СМЫСЛ

**П**аинство Крещения установил Сам Господь Иисус Христос. Он учил: «Если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие» (Ин. 3:5), а по Своем воскресении дал апостолам торжественное повеление: «Идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа» (Мф. 28:19).

Крещение вводит человека в Церковь. Условием принятия крещения является вера и покаяние: «Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет» (Мк. 16:16).

По определению святителя Филарета Московского, «Крещение есть Таинство, в котором верующий, при троекратном погружении тела в воду, с призыванием Бога Отца и Сына и Святого Духа, умирает для жизни плотской, греховной, и возрождается от Духа Святого в жизнь духовную, святую» (Пространный Катехизис).

Крещение приобщает человека к смерти, погребению и воскресению Спасителя. Погружение в воду символизирует смерть и погребение Христа, а выход из воды – воскресение в единении с Ним: «Неужели не знаете, что все мы, крестившиеся во Христа Иисуса, в смерть Его крестились? Итак мы погреблись с Ним крещением в смерть, дабы, как Христос воскрес из мертвых славою Отца, так и нам ходить в обновленной жизни. Ибо если мы соединены с Ним подобием смерти Его, то должны быть соединены и подобием воскресения, зная то, что ветхий наш человек распят с Ним, чтобы упразднено было тело греховное, дабы нам не быть уже рабами греху; ибо умерший освободился от греха. Если же мы умерли со Христом, то веруем, что и жить будем с Ним» (Рим.6:3-8). Таинство Крещения – это не просто обряд или внешний знак совершившейся в человеке духовно-нравственной перемены, но действенное дарование плодов искупительной жертвы Христа, реальное соединение с Ним: «Все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись» (Гал. 3:27).

В Таинстве Крещения спасительная благодать Божия невидимо действует на все существо крещаемого: человек

- 1) возрождается или воссозидается;
- 2) очищается от всякого греха, получает оправдание и освящается Духом Святым;
- 3) соделывается чадом Божиим и членом Тела Христова Церкви;
- 4) избавляется от вечных наказаний за грехи и становится наследником вечного блаженства и бессмертия.

# ТАИНСТВО КРЕЩЕНИ

Таинство Крещения совершается только один раз в жизни человека и не повторяется ни при каких обстоятельствах. Крещение налагает неизгладимую печать, которая остается на крестившемся всегда, хотя бы он и совершил после крещения тяжкие грехи или отрекся от самой веры. Даже если человек формально покидает Церковь, эта печать сохраняется, так что человеку всегда остается возможность раскаяния.

#### Крещение и первородный грех

В Символе веры Церковь исповедует «едино крещение во оставление грехов» - при крещении человек действительно освобождается как от власти первородного греха, так и от своих личных грехов, совершенных до крещения. Но, тем не менее, человек продолжает грешить и после крещения. В чем же тогда состоит отличие не возрожденного крещением грешника от христианина, возрожденного Духом в Таинстве Крещения? Отличие состоит в том, что христианину дается свобода от тирании диавола и греха, а также сила для противодействия искушениям, хотя свобода эта и не абсолютна. Плоть перестает быть определя-

ющим началом в жизни человека, хотя и продолжапротивиться духу. Крещение устраняет первогрех, родный но остаются некоторые его последствия, включая страдание, болезнь и человеческую хрупкость (например, слабость характера), а также склонность ко греху. Некрещеный человек, в силу первородного греха, по сущности своей не может не 🎏 грешить, а крещеный, хотя и может грешить, властен и не грешить. Но именно потому,

крешеный человек ствительно грешит и после принятия Таинства, смерть сохраняет над ним свою власть.

#### Дар и ответ

Освободившись от бремени греха, крещеный человек становится способным к единению со Христом. Это не только внешнее единство, но и внутреннее, т. е. со Христом должны соединиться и человеческий разум, и его воля. Крещение – не просто «билет» на получение автоматического спасения: человеку необходимо ответить на дар, полученный от Бога в крещении. Стать христианином - это не значит переменить убеждения или даже образ жизни; это значит решительно переродиться, стать новым человеком: «Итак, кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое» (2 Кор.5:17). Речь здесь идет не о некоем новом статическом состоянии, но о вступлении человека в состояние динамическое, в жизнь более высокую; отсюда и требование к христианину постоянного духовного усилия, с тем, чтобы делать всё более действенными смерть греху и жизнь для Бога (см.: Рим.6:12 и след. стихи). Данный в Таинстве Крещения залог новой жизни приумножается непрестанным подвигом самого человека, путем стяжания святости (Рим.6:22). Соединяясь со Христом личными усилиями и жертвенной верностью, принявший крещение подготовляется ко вступлению в Царство славы Христа, залог которого ему ниспослан в даре Духа Святого (Еф.1:13–14).

#### Крещение младенцев

«На каком основании крестят младенцев? – Младенцев крестят по вере родителей и восприемников, которые обязаны научить их вере, когда они будут приходить в возраст. <Из Святого Писания можно доказать, что следует крестить младенцев>. Во времена Ветхого Завета обрезание со-

вершалось над восьмидневными младенцами, но Крещение в Новом Завете совершается вместо обрезания, следовательно, над младенцами должно совершаться Крещение» (Пространный Катехизис свт. Филарета).

Обычай крещения детей основывается на словах Господа: «Пустите детей и не препятствуйте им приходить ко Мне, ибо таковых есть Царство Небесное» (Мф.19:14), а также на факте крещения апостолами семей целиком, целыми домами, что подразумевает, скорее всего, включение туда и детей (Деян. 16:31–33; 1 Кор.1:16). О крещении младенцев как об обычае апостольском говорят и многие святые отцы Церкви.

В 124-м правиле Карфагенского Собора 418 года утверждается, что «младенцы, никаких грехов сами собою содевать еще не могущие, крещаются истинно во отпущение грехов, да чрез пакирождение очистится в них то, что они заняли от ветхого рождения». Тем же правилом провозглашается анафема всем, кто «отвергает нужду крещения малых и новорожденных от матерней утробы детей или говорит, что они ... от прародительского Адамова греха не заимствуют ничего, что надлежало бы омыть банею пакибытия».

Когда же лучше всего крестить младенца? Во времена святителя Киприана Карфагенского (III в.) считалось неполезным откладывать крещение даже до восьмого дня. В Русской Церкви в первый период ее богослужебной жизни было принято крестить ребенка в сороковой день по рождении. Однако в тех случаях, когда ребенок рождался больным, крестить предписывалось как можно раньше, желательно сразу после рождения. Руководством к позиции по этому вопросу можно считать указание из «Настольной книги священно-церковнослужителя»: «Определенного времени для

> совершения таинства крещения младенцев ныне действующими церковными правилами становлено. Требник Хотя допускает можность совершения крещения после 40-го дня рождении иладенца, но желательно, чтобы таких случаев вовсе не было, так как откладывание крещения детей до или после 40-го дня рождения их вообще не безопасно». Разумеется, **крестить** денца как можно раньше необходимо не только

Крещение в штормовом море из страха внезапной болезни или смерти, но прежде всего для того, чтобы он уже с первых дней своей жизни возрастал во Святом Духе (Дух подается в Таинстве Миропомазания, совершаемом тотчас по крещении).

#### Восприемники (крестный отец и мать)

«Для чего при Крещении нужны восприемники? - При Крещении нужны восприемники для того, чтобы поручиться перед Церковью за веру крещаемого и по Крещении принять его под свое попечение для утверждения в вере» (Пространный Катехизис свт. Филарета). Их обязанность

научить своих крестников истинам христианской веры и жизни по закону христианскому.

В Древней Церкви число восприемников ограничивалось одним восприемником, одинакового пола с крещаемым. При крещении оглашенного должен был представлять один из членов христианской общины, гарантировавший искренность намерений входящего в нее. Но впоследствии в крешении, которое является духовным рождением человека, по аналогии с рождением плотским, стали участвовать одновременно и восприемник, и восприемница. Обычай двойного восприемничества широко распространился на Западе, а затем проник и на Восток. В Русской Церкви этот обычай появляется в XIII-XIV вв. (до этого полагался один восприемник) и вскоре становится общепринятым. В середине XVI века против такой практики выступил Стоглавый Собор: «А кум был бы един, любо мужеский пол, любо женский, а два бы кума, и мнозии кумове не были, как у вас преж сего было» (гл.17). О необходимости и достаточности только одного восприемника (мужчины для крещаемого лица мужского пола или женщины для лица женского пола) свидетельствует Номоканон при Большом Требнике: «ведати подобает, яко во святом крещении един довлеет восприемник, аще мужеский пол есть крещаемый, аще же женский, - токмо восприемница, в нужде же смертней может крещение быти и без восприемника». Это правило сохраняет свою силу и сегодня.

В Синодальный период истории Русской Церкви двойное восприемничество фактически оставалось общераспространенным неписаным обычаем. Анализ ряда указов Святейшего Синода показывает, что Синод не признавал канонической действительности восприемничества лица другого пола по отношению к крещаемому, однако самый обычай участвовать в крещении в качестве восприемников двум лицам разного пола Синодом не возбранялся.

Минимальный возраст восприемника – так называемое «церковное совершеннолетие»: восприемник должен иметь 15, восприемница – 13 лет.

И последнее. Совершение Таинства Крещения принадлежит священникам, однако в опасности скорой смерти оно может быть совершено и мирянином, мужчиной или женщиной. Крещение, совершаемое мирянами, должно состоять в том, чтобы погружать крещаемого троекратно в воду, произнося тайносовершительную формулу: «Крещается раб (или раба) Божий во имя Отца. Аминь» (погружение), «и Сына. Аминь» (погружение), «и Святаго Духа. Аминь» (погружение). Такое крещение признается действительным и не повторяется. Но в том случае, если новокрещеный не умрет, необходимо обратиться к священнику для совершения Таинства Миропомазания.

## -Русь Святая.ru

ной жизни, то для него не столь

# -6-

# Наука о душе

Один монах сказал старцу: «Я слышал, что авва Филомен, которому уже больше восьмидесяти лет, решил написать воспоминания о своей жизни. Что ты об этом думаешь?» — «Я думаю, что писать воспоминания о себе, — это прекрасное средство говорить правду о других».

В семье или на работе человек принимает решения, руководствуясь внутренним чувством справедливости. Нарушение законов справедливости вызывает у нас непонимание и гнев. А в общественной жизни и вовсе большинство явлений пронизано идеей борьбы за справедливость. За что мы боремся, требует ли высшая справедливость борьбы и как определить, что справедливо, а что нет? Давайте разбираться.

# С праведностью или с правдой?

Протоиерей Георгий, настоятель храма:

Быть справедливым означает быть с праведностью, с правдой, с правотой. Существует справедливость земная и небесная. Земная связана с земной правотой, небесная — с праведностью. Стремление к справедливости – один из основных мотивов человеческого бытия. Об этом сказано в Евангелии: «Блаженны алчущие и жаждущие правды». Об этом же говорит и современный мир: в любой газете вы найдете множество статей, авторы которых ищут правду, призывают к справедливости. Но каждый понимает это слово по-своему, и стремление к справедливости у каждого свое.

Игорь Александрович Любимов, психолог:

В любом обществе есть свои взгляды на то, что такое добро и зло, правда и неправда. Справедливость сопряжена с этими понятиями, и чтобы она могла реализовываться в жизни, нужны выработанные правила о том, что праведно и что неправедно, — такие, которые будут приняты большинством в обществе, государстве, семье или коллективе. Тогда справедливость реализуется.

О.Т.: Множество людей добрую половину своей жизни употребляют на то, чтобы найти правду. Стремясь добиться правды, они борются и с организациями, и с государством. Но та ли это справедливость, поиску которой нужно посвящать жизнь? В Евангелии мы видим качественно иную меру правды, с которой многие люди не соглашаются. Таковых я смело назову несчастными. Человек, который не принял небесной справедливости, остается наедине со справедливостью земной, но этой справедливости не найти никогда. В какой-то момент он столкнется с истиной: поиск земной справедливости не нужен.

У.А.: С точки зрения медицинской психологии можно выделить общественную и личную составляющую справедливости, которые должны подходить друг к другу, как ключ к замку. В гражданской жизни, где выработаны определенные правила поведения, человек, выполняющий эти правила, ждет справедливого воздаяния за свои действия. Если ожидания и реальность совпадают, человек считает всё справедливым. Если же совпа-

# СПРАВЕДЛИВОСПЪ

дения нет, возникает недовольство, неврозы и болезни.

# **Почему возникает** несправедливость?



Представьте себе воздушный шар: чем выше он поднимается, тем больше поле обзора.

О.Т.: Люди часто ропщут на собственную судьбу. И священнику этот ропот доводится выслушивать на исповеди. Порой христианин не замечает того, что Бог ему дал, а видит лишь то, чего он хочет, но чего ему Бог не дал. Человек недоволен своей судьбой и считает, что Бог несправедлив. Это бытовое богоборчество есть у многих людей. Часто человек, оказывающийся на краю пропасти атеизма, спрашивает: если Бог есть, то почему Он создал войны, почему умирают младенцы и происходят многие другие несправедливые вещи? Но если мы размышляем как христиане, то всегда должны помнить о справедливости Божией и верить в нее.

У.А.: Есть два типа людей, которые при столкновении с трудностями реагируют по-разному. Первый тип людей - те, кто старается менять ситуацию вне себя. Яркий пример людей такого типа – лидеры революций, которые говорят о высоких идеалах, как они сами их понимают. Второй тип людей стремится не к изменению ситуации, а к изменению своего взгляда на эту ситуацию, своей точки зрения на нее. Человек не в силах изменить ситуацию, - и природа включает защитные механизмы. В сложившихся ситуациях человек вырабатывает такой взгляд на вещи, который выводит его из тупика несправедливости и возвращает ему внутренний покой.

О.Т.: Добавлю, что в момент несправедливости человек ожесточается, и непросто давать ему советы уйти в молитву, отвлечься. Ведь и молитва в момент несправедливости «не идет». И вот в этой ситуации необходимо от справедливости земной повернуться к справедливости Высшей, небесной. Для христианина порой несправедливость является ударом. Я всякий раз говорю о том, чтобы человек готовил себя к принятию скорбей покаянием. Человек должен считать себя достойным наказания от Бога. Бывает, что несправедливость опрокидывает жизнь человека, и ему не хватает смирения, чтобы принять ее. Но христианин должен устраивать собственное духовное здоровье так, чтобы оно выдерживало

этот удар. Священник в таком случае обычно дает совет иметь несколько точек опоры, а не только семью или, скажем, собственную профессию. Известны ситуации, когда человек имел неприятности в профессиональной деятельности, и это делало его образцовым семьянином; или же наоборот - когда не ладилась семейная жизнь, в хобби человек добивался выдающихся успехов. В таких случаях несправедливость не убивает, а дает стимул для развития в других областях. Однако главный интерес человека должен быть сосредоточен в небесном, а не в земном.

 $\mathcal{H}.\mathcal{A}.$ : Представьте себе воздушный шар: чем выше он поднимается, тем больше поле обзора. Это относится и к земному, и к высшему уровням справедливости: если человек поднимается на более высокий уровень духовной справедливости, он видит больше и понимает, что незачем суетиться в отношении бытовой справедливости. И тогда он говорит: «Есть высшая справедливость. Бог рассудит». К сожалению, нынешнему поколению свойственны скорее немощи, чем сила духа. Высокая миссия священнослужителя как раз в том и состоит, чтобы поддерживать в прихожанах веру в то, что Господь с нами всегда, каждую секунду, - и всё, что происходит, идет нам на пользу.

О.Т.: Да, нужно быть готовым к невзгодам, но Божий Промысл иногда посылает человеку такое горе, к которому он не готов. И в этом тоже заключена Его отеческая мудрость, потому что именно в ощущении несправедливости у человека рождается тот духовный кристалл, который необходим ему для бытия в вечности.

#### Закон и справедливость

У.А.: Поскольку законодательное творчество — одна из составляющих власти, то государство заинтересовано в создании справедливых законов. Мне однажды выпало пообщаться с судьей Верховного Суда: он говорил о постоянной неудовлетворенности от своей работы, потому что какое бы решение не вынес судья, одна из сторон посчитает его неверным, а судью назовет несправедливым.

О.Т.: Общество определяет для себя законы, которыми живет. Они могут быть ближе или дальше от справедливости, заключенной в Священном Писании. Но никакая земная справедливость не будет абсолютной; абсолютна лишь справедливость Небесная.

Но справедливость мирскую невозможно полностью отделить от Божественной. В идеале (который редко достигается в обществе) земной закон – это проекция Высшей справедливости на земную жизнь. Хорошо,

когда на мирской справедливости лежит отблеск справедливости небесной, когда земные законы соответствуют заповедям и оставляют последнее слово Богу. В средневековые так и было, но современные законы потеряли эту особенность. Приговоры сейчас выносятся на основании внешних законов, которые подчас очень далеки от Божественной справедливости.

#### Когда справедливость изменчива

И.А.: Мне кажется, что у нас в стране понятие справедливости меняется каждые 36 лет. По-моему, в 90-е годы в нашей стране как раз и происходило такое переформатирование. Изменение содержания понятия справедливости — живой, естественный процесс, который идет на всех уровнях жизни. Его нет лишь в религиозной сфере, где всё связано с понятием Вечности, а вечные ценности неизменны.

важно, с чем он, идя к ней, сталкивается на своем пути. Он видит свою высшую цель – и идет к ней, не обращая внимания на то, что на этом пути ему приходится пересекать болотистую местность, лес или другие препятствия. Но если человеку важен сам процесс, то есть если отсутствует высшая цель, то тогда для него имеет значение, как проходит его путешествие: на лимузине по шоссе или пешком по скалам. С точки зрения мирской жизни фраза «всё к лучшему» несправедлива, потому что большинство современных людей ориентировано на постановку собственных целей, всё остальное они оценивают как ресурсы: финансовые, человеческие, духовные. Снижение активности и целеустремленности, отсутствие борьбы и упование на судьбу в обществе не приветствуется. В идеале же, если человек и в радости, и в горе может придерживаться той психологической точки зрения, что «всё к лучшему», - это отлично.

*О.Т.*: Высшая справедливость апофатична (непознаваема), ее



У человека есть врожденное чувство справедливости потому что чувство справедливости или несправедливости дает нам Бог

О.Т.: Понятие внешней справедливости, конечно, меняется. Человека, занимающегося колдовством, в средневековой Руси жестоко наказывали, - и это считалось справедливым. А в советское время подобные наказания приводились в качестве доказательства жестокости и несправедливости средневековья. У человека есть врожденное чувство справедливости, потому что чувство справедливости или несправедливости дает нам Бог. Конечно, критерии справедливости воспитываются обществом, но само чувство идеальной справедливости дается

*У.А.*: По мере взросления личности справедливость раскрывается по-новому. Маленькие дети в отношении справедливости руководствуются только лишь своими желаниями. Но с возрастом появляются другие критерии справедливости. По мере превращения индивидуума в личность понятие справедливости меняется и дополняется.

#### Всё к лучшему

*У.А.*: Если у человека есть высшая цель за пределами зем-

приходится принять, как она есть. Человек может понять ее спустя какое-то время, когда приобретет духовную мудрость и опыт. Главный признак деятельной человеческой жизни это то, что человек меняет себя самого. Кто-то занимается внутренней деятельностью - это путь монаха; кто-то занимается леятельностью внешней – это путь мирской. Но любое вмешательство в ход событий должно иметь под собой духовную основу. Любая борьба должна спасению споспешествовать человека, его пути к Богу. И любая борьба должна быть смиренной.

Под смирением мы понимаем не покорность, а согласование собственной воли с волей Божией. Это вовсе не предполагает принятия всего того, что совершается вовне, как справедливого. В конечном счете, источником несправедливости являются человеческие страсти, а источник страстей – грех, который человек не сумел победить в себе. Мы должны бороться с искушениями, грехами, слабостями, иначе зачем же даны нам Богом качества борца?

#### Монаху, который слишком восхвалял одного старца, авва Макарий сказал: «Послушай, брат, часто мы восхваляем других в меру того почета, который нам из-за них достается».

# Проблемы современности

-7

Одним из догматов христианской религии является учение о творении мира Богом: «В начале сотворил Бог небо и землю» (Быт.1:1).

Если суммировать учение Откровения о творении, то его можно свести к следующим основным положениям.

- 1. Мир не самобытен, но явился результатом особого творческого акта Божия.
- 2. Мир не образован Богом из вечно существующей материи, но сотворен, то есть и сама материя, и мир в целом (космос) вызваны из небытия к бытию единственно всесильным творческим словом Божиим.
- 3. Творение мира было не моментальным, но постепенным, «шестидневным».
- 4. Наряду с миром видимым, т. е. доступным восприятию наших чувств, создан и мир невидимый, сверхчувственный, духовный.

Очевидно, что каждое из этих положений включает в себя большой комплекс богословскофилософских проблем. Здесь мы коснемся лишь некоторых из них и, прежде всего, проблемы сущности *тварного* мира.

Христианство, отвергая и дуалистическую, и пантеистическую концепции, утверждает творение мира «из ничего»: «не из сущих» («от не сущих», пославянски), говорит о творении как об акте, в котором Триипостасный Бог дал реальное бытие и самой материи, и миру в целом из небытия, «не из сущих», или «из ничего».

Это «из ничего» и является одной из богословских проблем тайны творения. Природа, если мыслить прямолинейно, в библейском контексте творения оказывается бессущностной, пустой, что равнозначно - призрачной, не имеющей бытия. Но против такого вывода христианство как раз решительно и возражает - и своим догматом о Боговоплощении, и своим учением о всеобщем воскресении. Налицо очевидная антиномия (противоречие), которая требует осмысления.

Богословская интерпретация творения исходит из древнецерковного учения о необходимости различения в Боге Его сущности, или природы, от Его энергий, или действий. Это учение особо тщательно было разработано святителем Григорием Паламой († 1359). Сущность Божия трансцендентна («запредельна», непознаваема) тварному миру, а Его ловека. Исходя из этого, основная идея богословской модели природы мира достаточно ясно усматривается из следующего высказывания святителя Григория: «Бог есть и называется природой всего сущего, ибо Ему всё причастно и существует в силу этой причастности, но причастности не к Его природе, а к Его

Профессор протоиерей Василий Зеньковский (†1962), как бы комментируя это высказывание, пишет: «Сквозь все ткани мира проходят лучи Божественных энергий; не принадлежа к тварному бытию, не будучи "сотворенными", эти излучения не могут быть отождествляемы с

# ПРОИСХОЖДЕНИЕ МИРА

закрытой для нас "сущностью" в Боге; без твердого признания этого различия "сущности" в Боге и Его Божественных энергий мы ни мира не можем понять как живого целого, ни Бога

понять без впадения в чистый трансцендентализм».

По христианскому учению, мир предстает, с одной стороны, неразлучно нераздельно соединенным со своим Творцом, поскольявляется «осуществлением» Его невечных, тварных энергий, а с другой стороны, - он непричастен

природе (сущности) Бога, не сливается с Ним, но обладает своей собственной природой и сохраняет свою идентичность.

Из такого понимания творения мира необходимо сделать некоторые выводы.

Первый вывод – это утверждение об изначальной заданности обожения всего сотворенного и, прежде всего, - человека. При этом обожение не является чем-то внешним по отношению к тварному миру: обожение присуще ему, оно изначально заложено в нем как идея, как «семя», степень развития которого обусловлена свободой человека. Апостол Павел пишет об этом так: «Ибо тварь с надеждою ожидает откровения сынов Божиих... и сама тварь освобождена будет от рабства тлению в свободу славы детей Божиих» (Рим. 8: 9,21).

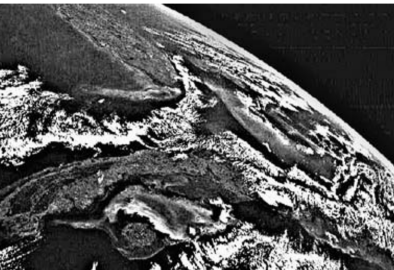
Второй – естественность богоподобия природы человека. Поскольку человеку в целом «Создатель... сообщил существенность», следовательно, не только душа, но и тело являются образом Создателя своего.

Третий – противоестественность механистического понимания мира. Мир, по христианскому воззрению, это не мертвая движущаяся система, не бездушный механизм и не объект для экспериментов, но живой, целесообразно устроенный, прекрасный и целостный организм, требующий к себе соответственно разумного и благоговейного отношения со стороны человека.

Этот последний вывод приобретает особую значимость в настоящее время в связи с тем, что резко возрастает опасность уничтожения человеком среды своего собственного обитания. Церковь имеет свой особый аспект деятельности в данном вопросе — духовно-нравственный.

В настоящее время становится всё более очевидным, что человечество, даже при наличии справедливости и мира, погибнет, если не сохранит, а точнее, если максимально не восстановит целостности приролы. Не менее очевилным яв-

ляется тот факт, что и причиной разрушения природной среды, и главным фактором ее возможного восстановления является именно духовно-правственное состояние человека.



Для православного богословия принципиально неизменным остается одно: Творцом и Законодателем всего миробытия является Бог.

Но если нет сомнений в том, что главной лвижущей силой разрушения природы является человеческий эгоцентризм с его стремлением к комфорту и наслаждениям, с подавлением его духовных запросов материальными интересами, то столь же очевидно, что и восстановление целостности творения Божия возможно лишь через восстановление духовной целостности самого человека. «В лукавую душу не войдет премудрость и не будет обитать в теле, порабощенном греху», - говорится в книге Премудрости Соломона (Прем. 1:4-5).

Но как осуществить это восстановление человека? «Время начаться суду с дома Божия», говорит Священное Писание (1 Пет.4:17). С Церкви, следовательно, должно начаться обновление жизни. Именно у нее есть наука о человеке, в которой сейчас так нуждается мир. Эта наука о правильной (праведной) жизни называется аскетикой. В ней указаны объективные законы духовной жизни, а также средства и условия исцеления человека, тщательно проверенные на огромном опыте святых; в ней указаны как признаки верного пути, так и возможные заблуждения. К сожалению, эта наука менее всего известна современному человеку.

Довольно любопытными представляются некоторые современные естественнонаучные теории, приходящие к выводу о бессущностности материального мира. Современное развитие физики привело к открытию так называемых античастиц для всех «фактически» известных частиц. Частицы и античастицы это своего рода двойники, отличающиеся друг от друга только противоположными зарядами. Но если частицы являются «кирпичиками» нашего мира, то античастицы – всего лишь «гости» в нем, появляющиеся в этом мире на ничтожные доли мгновения.

Теория антимира особенно необычна своей идеей исходного «материала» Вселенной – физического вакуума, «ничто». Эта идея, с одной стороны, очень

созвучна библейскому учению, а с другой – ставит вопрос о той движущей силе, которая, «расщепляя» идеальный вакуум и созидая удивительный по своему строению и жизни космос,

устойчиво сохраняет его неустойчивое бытие. Наука на этот вопрос ответа не имеет.

Христианская вера
в творение
мира Богом
не снимает,
тем не менее, вопроса
о характере
происхождения мира —
креационном
(творческом,
при котором
всё существующее яв-

ляется результатом творческого акта Бога) или же *эволюцион-ном* (при котором мир развился из первоматерии по законам, данным ему Богом).

Конечно, признание Бога Творцом существующего мира не исключает эволюционного развития этого мира при условии, что Бог является его движущей силой. И некоторые святые отцы допускали такую мысль. Так, святитель Григорий Нисский писал: «С первого творческого импульса все вещи существовали в своей заданности как бы некоторой оплодотворяющей силой, внедренной в мироздание для рождения всех вещей; но ни одна [из них] не имела еще отдельного и действительного бытия».

Однако совершенно другой характер приобретает идея эволюции, если исключается творческое действие Бога и существование мира и все многообразие форм жизни рассматривается как результат саморазвития вечной материи. В этом случае идея эволюции оказывается не более как мечтой. хотя и увлекательной, но очень далекой от того, что может быть названо научной теорией. Можно указать на несколько серьезных научных фактов, которые не вписываются в концепцию биологической эволюции.

- 1. Наука не знает закона, по которому неорганическая материя (атомы и молекулы) могла бы организоваться в живую клетку и, тем более, породить разум.
- 2. Вероятность возникновения жизни из случайного сцепления молекул ничтожно мала и равна по некоторым расчетам  $10^{-255}$ . Американский биолог Бен Хобринк, приводит такое сравнение: «...вероятность того, что клетка возникнет самопроизвольно, по меньшей мере, равна вероятности того, что какая-нибудь обезьяна 400 раз напечатает полный текст Библии без единой ошибки!»
- 3. Особое затруднение атеистический эволюционизм испытывает в решении вопроса о видообразовании у высших животных. Непреодолимые трудности

возникают и в решении «задачи задач» — происхождения человека. Главный тезис теории эволюции о переходе одного вида в другой не имеет под собой фактических оснований, по крайней мере, в отношении всех высокоорганизованных форм жизни.

4. Само понятие жизни до настоящего времени выходит за границы научного знания. Оказывается, жизнь — это не особое соединение определенных материальных элементов, а нечто принципиально иное. Тем более, остается тайной вопрос о природе сознания и личности человека.

Для православного богословия принципиально неизменным остается одно: Творцом и Законодателем всего миробытия является Бог. При этом, как Он приводил мир к бытию – творил ли по «дням» в завершенном виде целые пласты бытия сразу, или же производил их постепенно в течение «дней» (т. е. периодов) от низших форм к высшим из воды и земли силою заложенных Им в природу законов (Быт.1:20, 24), - это не имеет никакого значения для нашего спасения.

Бог творит законы мира такими, какими хочет. Поэтому и остается непонятным, каким образом возможное открытие естествознанием законов возникновения и развития жизни могло бы подорвать христианское мировоззрение, как это утверждает атеизм?

В вопросе происхождения мира христианство по своей логике является глубоко оправданным мировоззрением, которое исключает слепую веру в чудо саморазвития Вселенной, самовозникновения жизни, самопоявления разума и тому подобных «чудес». Христианство говорит о разумной Причине бытия этого прекрасного мира: «В начале сотворил Бог небо и землю».

Печатается по книге проф. Осипова А.И. «Путь разума в поисках истины».

# **№РусьСвятая.**ru

Главный редактор: ротоиерей Георгий Крыло

Зам. главного редактора: диакон Дмитрий Крутов редактор Крутова М.И.

Обозреватели: Кнутов А.В., Морозова М.В., Якуш В.П. Вёрстка: Старкова А.А. Фотограф, бильд-редактор: Морозов Д.О. Корректор: Аникина С.П.

Концепция издания: Крутов Д.В., Мельникова К.И., Крутова М.И. Макет: Старкова А.А., Жахонгиров Б.

Учредитель издания: Православный приход храма Новомучеников и Исповедников Российских в Строгино г. Москвы.

Адрес учредителя и редакции: 123592, Москва, Строгинский бульвар, вл. 14. Использование материалов издания, в том числе в электронном виде, возможно только с разрешения редакции.

Отпечатано в типографии ОАО Издательский дом "Красная звезда", 123007, Москва, Хорошевское шоссе, д.38.
Заказ № 1927. Тираж 999 экз.
Выходит один раз в два месяца, распространяется бесплатно.

#### Нашим читателям:

Мы благодарны Вам за письма и вопросы, которые Вы нам присылаете. Материалы, предназначенные для публикации, должны содержать адрес и телефон корреспондента. Письма и вопросы просьба направлять почтой по адресу редакции, по факсу:

**+7 (495) 757-7369** или на e-mail: **prihodskoy@list.ru** 

## Обо всем

Несколько старцев обсуждали вред, причиняемый вином. Авва Арсений по этому поводу сказал: «Самый большой вред бывает для того, кто пьет, чтобы забыться. Ибо ему грозит забыть момент, когда бы следовало прекратить пить».

### **УВАЖАЕМАЯ** РЕДАКЦИЯ...

..Я не понимаю, зачем вообще нужны богослужения? Я крещена в детстве, я православный человек, но зачем нужно выстаивать в храме долгие службы не понимаю!

Нина К., 32 года

Этот вопрос задают многие, и ответ на него состоит из нескольких частей.

Богослужение установлено Самим Богом. Установлено оно очень давно, еще в ветхозаветное время. Тогда Бог повелел первым людям приносить жертву на специальном месте и особым способом. Дым от сожжения, поднимавшийся вверх, напоминал людям о Боге, чтобы люди о Нем не забыли.

Со временем и через многие поколения это действие дополнилось и усложнилось. И опять-таки произошло это по причине прямых или косвенных (через особых людей - пророков) повелений от Бога. В какой-то момент появилось и особое здание для богослужений храм. Потом были войны, и храм разрушался. Его восстанавливали... Но богослужения, установленные Самим Богом, специально на то поставленные люди - священники - помнили и совершали всегда.

Примерно 2000 лет тому назад произошло событие, повлиявшее и на устройство храма, и на всё, происходящее в нем. Бог воплотился и стал человеком. Богочеловек Иисус Христос, придя на землю, отменил жертву Богу в виде всесожжения. Он дал понять, что Богу такие жертвы не нужны. Ему нужна любовь человека к Нему, и жертвой теперь может быть только «дух сокрушен и сердце сокрушенно и смиренно».

Богослужение, которое совершалось в храмах, в течение многих столетий продолжало изменяться и после Рождества

И наконец - самое главное: богослужение необходимо прежде всего нам самим. Если сосредоточенно внимать словам службы, можно услышать всю историю Мира от его сотворения: о грехопадении человека; о том, что Бог не захотел оставить человека в падшем состоянии и послал Сына Своего Единородного избавить его от последствий грехопадения, а главное - от смерти вечной. За богослужением можно услышать и о том, что Иисус Христос - Сын Божий это осуществил...

Согласитесь: всё это нам необходимо знать, потому что это самое важное знание для христианина, оно важнее всего на свете. И это оттого, что оно касается нашей участи в вечности... А где же еще мы обо всем этом узнаем, как не в храме?!

И в заключение добавим, что основное в богослужении – это Богообщение через церковные Таинства, посредством которых человек соприкасается с Самим Богом.

...Несколько раз меня возле дома встречали свидетели Иеговы. Они предлагают обсудить различные темы из Библии. Что я, как православный христианин, должен делать, с учетом того, что уйти от разговора с этими людьми очень трудно. В чем опасность иеговизма?

Андрей П., 35 лет

Опасность иеговизма кроется во внимании к нему. Его кажущаяся привлекательность будет всё больше и больше затягивать человека в это лжеучение.

Как православный человек, вы можете ничего особенного и не делать, – просто уйти. Достаточно сказать: «Я живу с Богом, Евангелием и с Церковью». Или совсем по-житейски: «Простите, мне некогда», «Извините, меня ждут дома». Или: «Опаздываю на работу!»

...Правду ли говорят, что если православная девушка повязывает платок слева направо - то она не выйдет замуж, а если справа налево, – выйдет обязательно?

Маргарита Н., 26 лет

Интересно, а есть ли среди наших уважаемых читательниц те, кто думает по-другому?! Вероятно, есть, – и это хорошо. Ну, конечно же, от того, как девушка повязывает платок, не зависит ее семейное положение. Замужество зависит, скорее всего, от совершенно другого. А чтобы не говорить пространно и долго, скажем проще. Оно зависит от того, на что молодая особа повязывает платок, - что происходит в ее голове, в душе, какие у нее мысли, желания, стремления, цели...

«А платок-то как же все-таки повязывать?» спросит какая-нибудь незадачливая девушка, не совсем внимательно прочитавшая то, что здесь написано. – Да как тебе нравится, так и повязывай.

На вопросы отвечал Валерий Якуш

Задавайте вопросы, принимайте участие в дискуссиях!

Самые интересные отзывы и вопросы мы публикуем в наших номерах. Для Ваших писем: 123592, Москва, Строгинский б-р, вл. 14; e-mail: prihodskoy@list.ru

# **- ЦЕРКОВНАЯ ЛАВКА**



# храма Новомучеников и Исповедников Российских в Строгино

- иконы именные
- иконы писаные
- иконы, украшенные стразами
- православная и художественная литература
- церковная утварь
- всё для домашней молитвы
- кресты, цепочки, образки из золота, серебра, кожи, дерева
- CD, DVD диски: православие, паломничество, классика.
- тульские пряники (из Тулы!)
- растения для украшения дома



Часы работы: ежедневно с 8 до 20 часов, без перерывов. Наш адрес: Строгинский бульвар, вл. 14 (10 метров от северного выхода из метро Строгино).

В храме Новомучеников и Исповедников Российских в Строгино

Богослужение совершается еждневно (летом кроме понедельника).

Начало Литургии и исповеди в 8.00

Начало вечернего богослужения -

В воскресенье и праздники совершается две Литургии в 7.00 и в 10.0

(летом одна Литургия – в 9.00).

Строим храм вместе!

На данном этапе строительства необходимо собрать средства для рытья котлована.

Банковские реквизиты храма:

Получатель: Приход храма Новомучеников и Исповедников Российских в Строгино г. Москвы.

ИНН 7704234311 p/c 40703810038170101027.

Банк получателя: Краснопресненское ОСБ № 1569/01624 Сбербанка России г. Москвы

корр.счет 30101810400000000225 БИК: 044525225

В храме на Литургии поминаются все благотворители Приглашаем Вас в Воскресную школу! Начало занятий – после 1-го сентября.

Записаться и уточнить расписание всех групп можно по телефону +7 (495) 757 83 60 или в храме за свечным ящиком.

#### Воскресная школа для взрослых - Школа знаменного пения.

Занятия проводит кандидат искусствоведения, доцент Московской Консерватории Н.Г. Денисов. Продолжительность курса – 3 года, занятия проходят один раз в неделю. - Литургика.

Занятия проводит настоятель храма прот. Георгий Крылов по воскресеньям после вечернего богослужения - Кружок по изучению Евангелия для взрослых.

Чтение и толкование Священного Писания проходит вместе с иереем Игорем Константиновым в 12.00 по воскресным дням.

#### Воскресная школа для детей

- Занятия проводятся еженедельно после воскресной Литургии.
- Приглашаем на занятия детского хора и уроки сольфеджио.
- Приглашаем в кружок рукоделия.

#### ИТОГИ

диакон Дмитрий Крутов, зам. главного редактора

dimashenka@yandex.ru

**Н**едавно в жизни нашего храма произошло знаменательное событие мы освятили икону святых Царственных страстотерпцев. Теперь каждый, кто приходит в храм, может поклониться этой святыне и помолиться о себе, своих близких, и о нашей многострадальной Родине Матушке России.

Весь мир ежесекундно куда-то бежит, стремится, суетится... На это людям требуется огромное количество энергии, которую тоже, в свою очередь, надо откуда-то брать. Я говорю сейчас о том, что современному человеку не хватает на всю эту круговерть не только телесных, но и душевных, психических сил. И в этом смысле наши храмы – это своего рода «оазисы», «островки» спокойствия, мира и тишины. Даже неверующий человек ощущает, что в храме время как будто останавливается. Здесь можно посидеть в тишине, уйти в себя - и, откуда ни возьмись, берутся силы! Да и вовсе не из «откуда ни возьмись», а в храме пребывает Живой Бог, и душа любого человека чувствует это, хотя и не всегда осознавая.

Мы неспособны долго оставаться наедине с собой. Мы боимся этого чего доброго, проснется голос совести или откроется, что я для жизни в Вечности ничего не приобрел... Но и совсем без уединения и созерцания человек жить не может.

Наша газета – это весточка, письмо из храма, адресованное каждому читателю. Не все осмеливаются подойти к стойке распространения, стоящей в каком-нибудь магазине, – многие еще боятся, что о них подумают как об отсталых, недостаточно прогрессивных людях. Но каждый знает, где эта стойка стоит, и ощущает это место как частицу, как маленький кусочек храма Божиего посреди всего этого мирского хаоса.

Мы стараемся говорить нашим соотечественникам через газету о Вечных ценностях. Поэтому мы и впредь будем вести повествование о Новомучениках имена многих из них известны, а вот обстоятельства их жизни незнакомы даже многим прихожанам храма; мы всегда будем толковать сложные, неоднозначные места из Евангелия; мы не станем забывать и о социальной журналистике ведь вокруг так много людей, нуждающихся в нашей помощи! Общение с психологом на страницах нашей газеты мы рассматриваем как возможность для адаптации понятийного аппарата наших читателей к сферам надматериальной реальности.

Честно говоря, работа нашей редакштука непростая. Мы трудимся на перекрестке интересов: газета издается для прихожан, и в то же время она должна быть доступна и понятна самому широкому кругу читателей. Насколько нам это удается, - судить только Вам.

Итак, мы освятили икону Царственных страстотерпцев. Русь Святая – вотчина Государя Императора «даже до сего дня». А что такое Святая Русь? Кто её составляет? Понятно, что в рамки государственных границ ее не заключить. А жизнь и могилы моих почивших родственников – тоже Святая Русь! Значит, она не только надгеографична, но и надвременна.

Я думаю, что Русь Святая – это то, к чему стремится в своих лучших жизненных порывах каждый носитель традиционной для России культуры.